

### من إصدارات المؤلفة

- الفقه الميسر (٦ أجزاء) فقه مقارن مكتبة مكة القاهرة طنطا (ت: ١٢٢٣٤٨٩٨٥٣).
- الفروق الفقهية والتطبيقات المعاصرة رسالة دكتوراه دار ابن رجب القاهرة (ت: ١٢٢٢٣٦٨٠٠٢).
- أمراض القلوب خمسة وثلاثون مرضًا من أمراض القلوب وطرق علاجها مكتبة مكة القاهرة (ت: ١٢٢٣٤٨٩٨٥٣).
- التعليقات الجلية على العقيدة السفارينية للإمام السفاريني (٢ جزء) دار الآثار القاهرة (ت: ٢٢٥١٢٥١٨٤).
- الفتوحات الربانية في تفسير أسماء الله الحسنى (٢ جزء) دار ابن رجب القاهرة (ت: ١٢٢٢٣٦٨٠٠٢).
- عقائد الفرق الضالة وعقيدة الفرقة الناجية دار ابن رجب القاهرة (ت: ٠١٢٢٢٣٦٨٠٠٢).
- الدرر البهية بيان التوحيد الصحيح من الكتاب والسنة مكتبة مكة القاهرة (ت: ١٢٢٣٤٨٩٨٥٣).
- المحجة البيضاء في بيان أهمية التمسك بالسنة وبيان البدع وأنواعها مكتبة مكة القاهرة (ت: ١٢٢٣٤٨٩٨٥٣).
- محمد رسول الله مله على كأنك تراه مكتبة مكة القاهرة (ت:



70APA37771.).

- بيان قدر الصحابة عند الله العظيم وضلال الشيعة الخاسرين - مكتبة آل ياسر - القاهرة (ت: ١١١٢٤٥٨٤٤٤).

المجموعات العلمية للمبتدئين:

- مجموعة بداية الهداية لمعرفة دينك بأسلوب سهل ميسر (أصول الإيمان تفسير القرآن حديث فقه العبادات) دار ابن رجب القاهرة (ت: ١٢٢٢٣٦٨٠٠٢).
- مجموعة النور الساطع للجيل الصاعد من عمر ١٢ عام (تفسير القرآن مجمل الاعتقاد حديث فقه) دار ابن رجب القاهرة (ت: ١٢٢٣٦٨٠٠٢).

الصفحة الرسمية لأم تميم على الفيسبوك https://www.facebook.com/Om.Tameem.Dr.Azza.Mohamed الموقع الرسمي لأم تميم www.omtameem.com

#### المقدمة

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

وبعد؛ فهذه مجموعة كتب «النور الساطع للجيل الصاعد» للمرحلة العمرية من (١٢ – ١٥عامًا)، وتشتمل على أربعة كتب:

1- مجمل الاعتقاد: وهو كتاب لبيان مجمل ما يجب على المسلم أن يتعلمه، ويؤمن به ويعمل به، ولا شك أن العقيدة الصحيحة أن ما يعتقده الإنسان بقلبه ويصدقه سبب نجاة العبد، لأنها تقوده إلى العمل، وعلى قدر قوة الاعتقاد يكون العمل، فإذا صحّت العقيدة صحّ العمل، وإذا فسدت العقيدة فسد العمل، لأن كل إنسان يعمل بناء على ما يصدقه ويعتقده.

مثال: المسلم الذي يحافظ على أداء الصلوات الخمس، لماذا لا يترك الصلاة؟

الجواب: لأنه يؤمن أنها فرض، ويعتقد أن أول ما يسأل عنه يوم القيامة الصلاة.

بهذه العقيدة يواظب على الصلاة، وقِسْ على ذلك كل عبادة، سبب المداومة عليها قوة الإيمان وصحة الاعتقاد، سواء كانت



بالقلب كالإخلاص، وحب الله ورسوله وغير ذلك، أو كانت بالبدن كالصلاة، والصيام، والحج إلى غير ذلك، أو كانت باللسان كتلاوة القرآن، وذكر الله، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وغيره بالمداومة على الطاعة في الظاهر والباطن، في السر والعلانية نتاج سلامة الاعتقاد، فانتبه!

٧- مادة الحديث: مادة غاية في الأهمية، لأن دراسة أحاديث رسول الله تعرف من خلالها الأوامر والنواهي والأحكام التي جاءت في القرآن على وجه الإجمال، ثم فسرَّرها لنا رسول الله في في الأحاديث الثابتة عنه، كتفصيل أحكام الصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، والعمرة، وأحكام الأسرة، والمعاملات، وغير ذلك.

تنبيه: شرح الأحاديث مقتبسٌ من كلام أكابر العلماء الذين اعتنوا بشروح الحديث، وذلك بتصرف وزيادة، مع تسهيل العبارة، لتناسب العمرية المستهدفة لقراءة مجموعة «النور الساطع».

٣- مادة التفسير: القرآن كلام الله، به تحيا القلوب وتستنير العقول، وبه تستريح النفوس، وتعالج به أمراض القلوب، فلا راحة في الدنيا، ولا جنة في الأخرة إلا بالتمسك بالقرآن: علمًا وعملًا.

٤- مادة الفقه: علم غاية في الأهمية، فلا يستطيع المسلم أن
 يؤدي العبادة على الوجه الصحيح بغير فقه.

مثال: من أراد أن يتوضأ، يجب عليه أن يعلم واجبات الوضوء

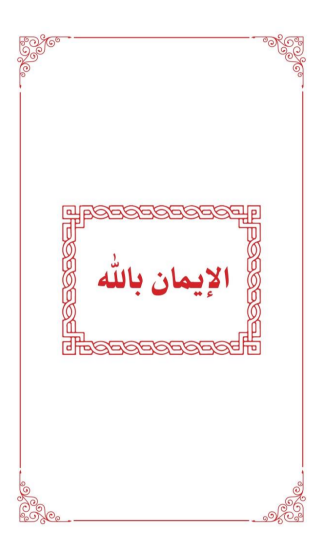
المقدمة

وسننه، ونواقض الوضوء، لأنه ينبني عليه صحة الصلاة أو عدمها، فكيف يعرف هذه الأشياء؟

كيف يعلم فقه سائر العبادات: الصلاة - الصيام - الزكاة – العمرة – الحج، وغير ذلك؟

إذًا لابد أن يتعلم فقه المسائل التي تجب عليه، أي: فقه العبادات. وختامًا: أسأل الله عزَّ وجل أن ينفع المسلمين بهذا العلم، وأن يكون بداية لطلب العلم بتوسع في المراحل العمرية المقبلة، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

أم تميم
عزة بنت محمد رشاد بن حسن
٢٠ رمضان ٤٤٤هـ
١١ إبريل ٢٠٢م



ينبغي لكل مسلم أن يعلم مجمل ما يجب عليه أن يعتقده ويؤمن به، ومن ذلك:

١- أن الله تعالى إله واحد لا إله إلا هو، لا شريك له، ولم يتخذ صاحبة ولا ولدًا.

قَالَ تعالى: ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ۞ ٱللَّهُ ٱلصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَكُمْ الإخلاص].

٢ وأن محمدًا عبده ورسوله، وأنه خاتم الأنبياء والمرسلين،
 أرسله بالهدى ودين الحق.

قَالَ تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُو وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبَيَّ فَي الْأَحْزاب: ٤٠].

٣- وأن الله تعالى خلق الجن والإنس ليعبدوه.

قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ [الذاريات].

٤ ـ الإسلام له معنيان؛ المعنى العام، والمعنى الخاص:

المعنى العام للإسلام: هو الدين الذي شرعه الله تعالى، وبعث به جميع الرسل، حتى ختموا بنبينا ، لا يقبل غيره، ولا يجزي إلا به، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴿ [آل عمران: ١٩].

معنى الآية: أن الدين الذي يجب على العباد أن يعبدوا الله به، ويدان به هو الإسلام، وهو الاستسلام لله تعالى، وعبادته وحده لا شريك له، والإخلاص له، مع كمال الحب، والخوف، والخشوع له،



والانقياد لأوامره، وترك كل ما نهى عنه (١).

#### دليل أن الإسلام بالمعنى العام دين جميع الرسل:

وقال إبراهيم وإسماعيل عِيسَاهِ: ﴿رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرَيَّتِنَآ أُمَّةَ مُسْلِمَةً لَّكَ ﴾ [البقرة:١٢٨].

وقال يعقوب عليسًا البنيه عند الموت: ﴿مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِى اللهِ وَاللهِ عَنْدُ اللهِ عَدِى اللهِ وَاللهِ عَالَمُ اللهُ عَابَآبِكَ إِبْرَاهِمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَاهَا وَاحِدًا وَخَدُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وقال موسى عَلَيْتُهُ: ﴿إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوٓاْ إِن كُنتُم مُّسُلِمِينَ ﴾ [يونس: ٨٤].

وقال تعالى في شأن عيسى عليس المسلم: ﴿ فَلَمَّا أَحَسَ عِيسَىٰ مِنْهُمُ اللَّهِ عَامَنًا اللَّهِ عَامَنًا اللَّهِ عَامَنًا اللَّهِ عَامَنًا اللَّهِ عَامَنًا بِٱللَّهِ وَٱشْهَدُ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ۞ [آل عمران: ٢٥].

وغيرها من الآيات الدالات على أن الإسلام بمعنى توحيد الله الواحد، الأحد هو دين جميع الرسل.

الإسلام بالمعنى الخاص: هو دين نبينا ﷺ، والشرع الذي جاء

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسیر ابن جریر الطبری للآیة (۲/ ۲۷۵)، وابن کثیر (۲/ ۲۰)، والسعدی (ص: ۱۲٤)، والقرطبی (۶/ ۶۳ ـ ٤٤)، وغیر هم.

به من عند الله، لا يقبل بعد مبعث رسولنا على دين غيره.

قال ابن كثير رحمه الله، عند قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ الله الْإِسْلَامُ ﴿ إِلَّا عمران: ١٩]: إخبار من الله تعالى بأنه لا دين عنده يقبله من أحد سوى الإسلام، وهو اتباع الرسل فيما بعثهم الله به في كل حين، حتى ختموا بمحمد ، الذي سد جميع الطرق إليه إلا من جهة محمد ، فمن لقي الله بعد بعثته محمدا على غير شريعته، فليس بمتقبل.

كما قال تعالى: ﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَمِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ۞﴾ [آل عمران: ٥٥] (١).

وقال تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمُ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِم مِّلُءُ ٱلْأَرْضِ ذَهَبَا وَلَوِ ٱفْتَدَىٰ بِهِ ۚ ٱلْوُلَتِمِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ وَمَا لَهُم مِّن نَّاصِرِينَ ۞ [آل عمران: ٩١].

وقال رسول الله ﷺ: ﴿وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَهُودِيُّ، وَلَا نَصْرَانِيُّ، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أَرْسِلْتُ بِهِ، إلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ﴾ (١).

٥ - وأن عيسى عبد الله ورسوله، خلقه الله تعالى من غير أب.

فالذي خلق آدم بغير أب، ولا أم، قادر -من باب أولى- أن يخلق عيسى من غير أب، فالله تعالى خلق آدم عليسًا من غير أب، فالله تعالى خلق آدم عليسًا من غير أب، فكان بشرًا.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير للآية (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٥٣)، وغيره.



قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ خَلَقَهُ وَ مِن تُرَابِ ثُرُ قَالَ لَهُ و كُن فَيكُونُ ۞﴾ [آل عمران].

وقال الله عن عيسى أنه قال عن نفسه: ﴿ قَالَ إِنِّ عَبَدُ ٱللَّهِ ءَاتَكِنِيَ اللهُ عَن نَبِيًّا ﴿ وَجَعَلَني نَبِيًّا ﴿ وَلِم يقل: أنا الله، ولا ابن الله.

٦- نؤمن بأن الإسلام بنى على خمس.

كما قال رسول الله ﷺ: «بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ، عَلَى أَنْ يُعْبَدَ اللهُ، وَيُكْفَرَ بِمَا دُونَهُ، وَإِقَامِ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَحَجِّ الْبَيْتِ، وَصَوْمِ رَمَضَانَ»(١).

معنى العبادة: في لغة العرب: الطاعة والخضوع (١).

٨- نؤمن بوجوب عبادة الله تعالى حتى الموت.

قال تعالى: ﴿وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى يَأْتِيكَ ٱلْيَقِينِ ١ الحجر]، قال

أخرجه مسلم (١٦).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (٤٨/٦).

علماء التفسير: ﴿ ٱلْيَقِينِ ١٠٠٠ الموت.

قال شيخ المفسرين ابن جرير الطبري رحمه الله في تفسير هذه الآية: يقول تعالى ذكره لنبيه ﷺ: واعبد ربك حتى يأتيك الموت، الذي هو موقن به (١).

#### ٩ ـ واعلم أن العمل لا يقبل إلا بشرطين.

الإخلاص والاتِّباع، قال تعالى: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَى عَمَلَ عَمَلَ عَمَلَ عَمَلَ صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ۞ [الكهف].

قوله تعالى ﴿ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا ﴾، أي: ما كان موافقًا لشرع الله. وقوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ۚ أَكُمُ اللهِ وهو الذي يُراد به وجه

١٠ وكل عمل ليس على هدي النبي ﷺ يُرد على صاحبه، ولا يقبله الله.

قال رسول الله ﷺ: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ فِيهِ، فَهُوَ رَدِّ»(٣).

١١- نـؤمن بـأن الإيمـان قـول وعمـل، يزيـد بالطاعـة ويـنقص

(۱) جامع البيان (۹۹/۸).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۱۹۱/۹) ط. ابن رجب.

<sup>(7)</sup> أخرجه البخاري (۱۵۱۸)، ومسلم (۱۷۱۸).



#### بالمعصية.

وهذا اعتقاد أهل السنة والجماعة جميعًا<sup>(١)</sup>، والأدلة على ذلك من الكتاب والسنة كثيرة جدًّا.

### أولًا: الأدلة على أن الإيمان قول(٢):

قال الله تعالى: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَ بِاللهِ ﴾ [البقرة: ١٣٦]. وقال رسول الله ﷺ: ﴿ قُلْ: آمَنْتُ بِاللهِ، فَاسْتَقِمْ ﴾ (٣).

ولا بد من التصديق الجازم بالقلب تصديق لا شك فيه أنه لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، فقول اللسان لا ينفع صاحبه إلا بإقرار وتصديق القلب، ودليل ذلك:

قول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ لَرَ يَرْتَابُواْ ﴾ [الحجرات: ٥٠].

وقال رسول الله ﷺ: ﴿أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَتِّي رَسُولُ اللهِ، لَا يَلْقَى اللهَ بِهِمَا عَبْدٌ غَيْرَ شَاكٍ فِيهِمَا، إِلَّا دَخَلَ الْجَنَّةَ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال لا الحصر: عقيدة السلف وأصحاب الحديث لأبي عثمان الصابوني (ص: ٢٦٤)، شرح السنة للبربهاري (ص: ٢٠٥)، والإبانة لابن بطة (٣٩٧/٢)، أصول اعتقاد أهل السنة لللالكائي (٩/٥ ١-٣٣٣)، والشريعة للأجري (ص: ٩٦، ٩٧)، وكتب شيخ الإسلام ابن تيمية مملوءة بهذه العقيدة.

<sup>(</sup> $\Upsilon$ ) ومن العلماء من فصل في هذه المسألة، فجعل القول: يشمل قول اللسان، وقول القلب، والعمل يشمل عمل الجوارح، وعمل القلب – انظر كلام شيخ الإسلام في هذه المسألة في مجموع الفتاوى ( $\Upsilon$ ( $\Upsilon$ )، ( $\Upsilon$ ( $\Upsilon$ )).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٦٢-٣٨)، وغيره.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٤٢-٢٧).

ودليل أن الإيمان عمل: قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٣].

﴿إِيمَنُكُمْ ﴾، أي: صلاتكم إلى بيت المقدس، قبل تحويل القبلة إلى الكعبة (١) ، فدلت الآية على أن الصلاة وهي عمل الجوارح- إيمان، والصلاة أيضًا من العبادات الجامعة لعمل القلب واللسان والجوارح.

وقال الله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِىٓ أُورِثِنَّتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ وَتِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِىٓ أُورِثِنْتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٧].

وقال رسول الله ﷺ: «الْإِيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ - أَوْ بِضْعٌ وَسِتُونَ ـ شُعْبَةً، فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لَا إِلَـهَ إِلَّا اللهُ، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الْأَذَى عَنِ الطّريق، وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْإِيمَانِ»(١).

فدل الحديث على أن القول (وهو لا إله إلا الله) إيمان، والعمل (وهو إماطة الأذى عن الطريق) إيمان، والحياء (وهو عمل من أعمال القلوب) إيمان.

وهذا حديث من الأحاديث الكثيرة التي جاءت فيها حقيقة الإيمان، أنه قول اللسان، وعمل القلب، وعمل الجوارح.

أما دليل زيادة الإيمان: قول الله تعالى: ﴿وَيَزِيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوَاْ هُدَىً ﴾ [مريم: ٧٦]، وقال: ﴿وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِيمَنَا ﴾ [المدثر: ٣١].

<sup>(</sup>١) قال القرطبي: اتفق العلماء على أنه نزلت فيمن مات و هو يصلي إلى بيت المقدس – الجامع لأحكام القرآن (١٦٢/٢).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۹)، ومسلم (۳۵).



فإذا صلى العبد أو صام، أو ذكر الله، أو فعل أي طاعة، زاد إيمانه.

وأما دليل نقص الإيمان: قول رسول الله ﷺ: «لَا يَزْنِي الزَّانِي الزَّانِي حِينَ يَسْرِقُ وَهُوَ حِينَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلَا يَسْرِقُ السَّارِقُ حِينَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلَا يَشْرَبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ»(١).

قال محمد بن علي رحمه الله في شرحه للحديث: يخرج من الإيمان إلى الإسلام، ولا يخرج من الإسلام، فإذا تاب الله عليه، ويرجع إلى الإيمان(٢).

قال الآجري رحمه الله: قد روى جماعة ممن تقدموا أنهم قالوا: إذا زنى نزع منه الإيمان، فإن تاب رده الله إليه، كل ذلك دليل على أن الإيمان يزيد وينقص (٣).

#### ١ ١ ـ نؤمن بأركان الإيمان الستة.

الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره.

قال تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَآعِكَةِ وَٱلْكَتَبِ وَٱلنَّابِيَّنَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرِ ۞ [القمر].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٠٤)، ومسلم (٨٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: الإبانة لابن بطة (١/١٤).

<sup>(</sup>۳) الشريعة (ص: ۹۰).

ولما قال جبريل عليه السلام لرسول الله ﷺ: أَخْبِرْ نِي عَنِ الْإِيمَانِ، قَالَ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ» (١).

وسنذكر هذه الأركان بالتفصيل.

#### ١٣ ـ اعلم أن الإيمان بالله يتضمن أربعة أشياء:

الإيمان بوجود الله تعالى، توحيد الربوبية، توحيد الألوهية، توحيد الأسماء والصفات.

#### ٤١- أولًا: الإيمان بوجود الله عز وجل.

من تأمل مخلوقات الله علم أن لها خالقًا، فكل ما في الكون يدل على الله الواحد الأحد، فالعقل الصريح يقر بوجود الله، والفطر السليمة التي لم تنحرف تقر بوجود الله، وقد دعا الله في كتابه العزيز عباده إلى النظر والتأمل والتفكر في مخلوقاته حتى يتبين لهم عظمة الخالق، وذلك في أكثر من موضع في القرآن، منها:

قوله تعالى: ﴿ وَفِي أَنفُسِكُمْ ۚ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ١ الذاريات].

دعا الله الإنسان إلى التفكر في نفسه، فإذا تفكر في نفسه وفي مراحل خلقه علم أن له خالقًا عظيمًا، ولذا قال تعالى: ﴿وَفِي أَنفُسِكُو ﴾ «في أنفسكم أيها الناس آيات وعبر تدلكم على وحدانية صانعكم، وأنه لا إله لكم سواه، إذ كان لا شيء يقدر على أن يخلق مثل خلقه إياكم ﴿أَفَلَا تُبْصِرُونَ فَي ذلك فتتفكروا فيه،

<sup>(1)</sup> أخرجه مسلم  $(\Lambda)$ .



فتعلموا حقيقة وحدانية خالقكم > (١).

وقال تعالى: ﴿هَاذَا خَلْقُ ٱللّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱللّهِ مِن دُونِهِ عَن دُونِهِ عَنَ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

فهل يمكن لعاقل أن يقول: إنه خُلق من غير شيء؟ هذا من المحال، وهل يمكن أن يقول: إنه خلق نفسه؟ هذا أيضًا لايقول به أحد، فالإنسان لا يستطيع أن يدفع عن نفسه الموت أو يؤخر أجله ساعة، إذًا وجب عليه أن يقر أن الله تعالى هو الخالق، ولا خالق سواه، ويؤمن إيمانًا جازمًا بوجود الله جل جلاله.

#### ٥١- ثانيًا: توحيد الربوبية.

معنى الرب في اللغة: المالك، والسيد المطاع، والمصلح، والله جل ثناؤه مصلح أحوال خلقه (٢).

فمعنى توحيد الربوبية: الإيمان الجازم أن الله تعالى وحده هو رب كل شيء، وخالق كل شيء، ومدبر الأمر لجميع خلقه ورازقهم، مالك كل شيء، يتصرف في ملكه كيف يشاء، لا شريك له في ملكه ولا في أمره، ولا معقب لحكمه، أحكامه كلها عدل وحكمة ورحمة.

هو وحده القادر على جلب النفع للعباد، ودفع الضر والأذى

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين من تفسير الطبري (٢٦٤/٢٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب (٤/٤)، ومعجم مقاييس اللغة لابن فارس (٣٨٢/٢) بتصرف يسير.

والهم والغم والكرب عنهم.

قال تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَلُكُ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُوَ وَإِن يَمْسَلُكُ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِذَا مَرِضَتُ يُرِدُكَ بِخَيْرِ فَلَا رَآدَ لِفَضَلِهِ عَ ﴾ [يونس: ١٠٧]، وقال: ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ۞ ﴾ [الشعراء]، وقال: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمُّ رَزَقَكُمُ ثُمُّ يَعْفِينِ أَلَهُ مَن يَفْعَلُ مِن ذَالِكُم مِّن شَيْءً يُعْمِيتُكُمْ ثُمَّ يَغْمَلُ مِن ذَالِكُم مِّن شَيْءً مَن يَفْعَلُ مِن ذَالِكُم مِّن شَيْءً سُبْحَنَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ [الروم].

#### ١٦ ـ ثالثًا: توحيد الألوهية.

ومعناه: توحيد العبادة لله تعالى، أي: إفراد الله بأعمال العبادة، أي: نعبد الله وحده، ولا نشرك به أحدًا، فهو وحده الذي يستحق العبادة، هو الذي خلقنا ورزقنا، وأوجدنا ودبر أمرنا، وأمدنا من كل ما نحتاج إليه في حياتنا، وأرسل لنا الرسل مبشرين ومنذرين لصلاح آخرتنا، ثم ختم بنبينا الله الذي أرسله بالهدى ودين الحق ليخرج الناس من الظلمات إلى النور، فهل يستحق غيره -ملك، نبي، ولي، حجر، شجر، صنم- أن يُعبد مع الله؟!

قال تعالى: ﴿ وَٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَا شَيْكًا ﴾ [النساء: ٣٦].

واعلم أن هذا القسم من التوحيد هو الذي من أجله أرسل الله تعالى الرسل وأنزل الكتب، فجميع الرسل كانت دعوتهم لتوحيد الألوهية.

قَالَ تعالَى: ﴿ وَلَقَدُ بَعَثَنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَآجَتَنِبُواْ ٱلطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].



قال ابن جرير شيخ المفسرين رحمه الله: ﴿وَٱجۡتَنِبُواْ اللَّهُ عَوْلَۃَ اللَّهُ عَوْلَ اللَّهُ عَوْلَ اللَّهُ فَتَصَلُوا (١).

واعلم أن المشركين كانوا يعلمون أن الله هو الذي خلقهم وخلق السموات والأرض، وهو الرازق، وهو الذي يحيي ويميت وغير ذلك من معانى الربوبية.

قال تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [لقمان: ٢٥].

وقال: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ۖ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ۞﴾ [الزخرف].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَمَن يُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ ۚ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلاَ تَتَقُونَ ۞ [يونس: ٣١].

قال الشنقيطي رحمه الله: صرح الله في هذه الآية الكريمة بأن الكفار يقرون بأنه جل وعلا هو ربهم الرازق المدبر للأمور المتصرف في ملكه، وهو صريح في اعترافهم بربوبيته، ومع هذا أشركوا به جل وعلا(٢).

فالإقرار بوجود الله، والإقرار بربوبيته مع عبادة غيره لا ينفع

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (١٣٨/١٦).

 <sup>(</sup>۲) أضواء البيان (۲/۶۰۱).

صاحبه، لأنه أشرك بالله.

#### ١٧ ـ صرف العبادة لغير الله شرك وكفر بالله.

فكل من وقع في هذه الأمور عليه أن يتوب إلى الله، وليعلم أن الذي يملك دفع البلاء، والشفاء من الأمراض، وبسط الأرزاق، وتدبير الأمور كلها هو الله وحده، وقد بينا ذلك وذكرنا الآيات الدالة عليه.

#### ٢٢ ـ تعلم السحر، أو تعليمه من أفعال الكفر.

فالاتصال بالشياطين وتعظيم الجن لتعلم السحر، أو عمل سحر بتسخير الجن الكافر وذلك لا يكون إلا بعد الكفر بالله وإهانة المصحف كل ذلك من أعمال الكفر.

قال تعالى: ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾ إلى قول الله فول المُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّى يَقُولًا إِنَّمَا نَحَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾ [البقرة: ١٠٢]، دلت الآية على يَقُولًا إِنَّمَا نَحَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾ [البقرة: ١٠٢]، دلت الآية على



أن من أراد أن يتعلم السحر فلا بد أن يكفر، وذلك إن أتى بموجب الكفر فقد كفر، كتعظيم غير الله من الكواكب والجن وغير ذلك مما يؤدي إلى الكفر، وهذا النوع كسحر هاروت وماروت المذكور في سورة البقرة، وإن كان السحر لا يقتضي الكفر؛ كالاستعانة بخواص بعض الأشياء من دهانات وغيرها، فهو حرام حرمة شديدة، ولكنه لا يبلغ بصاحبه الكفر (١).

وقال رسول الله ﷺ: «اجْتَئِبُوا السَّبْعَ المُوبِقَاتِ»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: «الشِّبْرْكُ بِالله، وَالسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالحَقِّ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ، وَالتَّولِي يَوْمَ الزَّحْفِ، وَقَذْفُ المُحْصَنَاتِ المُؤْمِنَاتِ الغَافِلاَتِ» (٢).

والموبقات: المهلكات.

١٩ ويحرم إتيان الكهان وسؤالهم في أشياء وقعت أو ستقع في المستقبل.

قال رسول الله ﷺ: «مَنْ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ، لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً»(٣)، وفي رواية: «مَنْ أَتَى عَرَّافًا أَوْ كَاهِنًا، فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ»(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: أضواء البيان للشنقيطي (١٠٥/٥)، والحاوي الكبير للماوردي (170/17)، والمغني لابن قدامة (170/17)، ومواهب الجليل شرح مختصر خليل (7/2/17).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٧٦٦)، ومسلم (٨٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٢٣٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في المسند (٢٩/٢)، والبيهقي في الكبرى (١٣٥/٨)، وإسحاق

فالكاهن الذي يدعي أنه يعلم الغيب والعراف كذلك (١)، وكل ذلك من الكذب، فلا يعلم الغيب إلا الله عز وجل، فمن اعتقد أنه يعلم الغيب فقد كفر، لأن فيه تكذيبًا صريحًا للقرآن.

قَــالَ الله تعــالَى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْـاَمُهَا إِلَّا هُوَ ﴾ [الأنعام: ٥٥]، وقال الله تعالى لرسوله ﷺ: ﴿ قُل لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَايِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ [الأنعام: ٥٠].

فمعنى الآية: ولا أقول لكم إني أعلم الغيب، إنما ذاك من علم الله جل وعلا، ولا أطلع منه إلا على ما أطلعنى الله عليه (١).

ويدخل تحت الكهانة: قراءة الفنجان، والاعتقاد في الأبراج (هذا برج الحمل فصفاته كذا وكذا وهذا برج العذراء فصفاته كذا وكذا ... إلى آخره)، وقراءة حظك اليوم، والطاقة الكونية وهي من المفاهيم الفلسفية وأصحابها يدعون أنها طاقة عظيمة خلقها الله تعالى في الكون وجعل لها تأثيرًا عظيمًا على حياة الإنسان وصحته وروحه وعواطفه، وهذه الطاقة تنقسم إلى: طاقة إيجابية وطاقة سلبية، وكل ذلك من عقائد أديان الشرق، وبخاصة الصين والهند،

<sup>=</sup> 

ابن راهویه في مسنده (۵۳)، والخلال في السنة (۱۳۹۸، ۱۶۰۰)، والحاکم (۸/۱)، وصححه على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي والألباني كما في الإرواء (۸/۱)، (۲۰۰۲). قال الترمذي (۱۳۰): وضعف محمد – أي: البخاري-هذا الحديث من قبل إسناده.

<sup>(</sup>١) انظر: فتح المجيد (ص: ١٣٣)، وشرح مسلم (٤٨٥/٧).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۲/۲).



وهي ما يروج لها حكماؤهم الروحانيون، فلنحذر من كل هذه الخرافات والبدع التي انتشرت في بلاد المسلمين.

وبالجملة كل من يخبر عن الغيب فهو داخل تحت الكهانة والعرافة وكل ذلك حرام وشرك.

# ٢٠ ويحرم تعليق التمائم لدفع عين الحاسد، أو دفع أنواع البلاء.

التمائم: جمع تميمة، وهي خرزات كانت العرب تعلقها على أولادها يتقون بها العين في زعمهم (١)، ومنها الخرز الأزرق الذي يوضع داخل عين أو داخل كف مصنوع من فضة أو ما أشبه ذلك مما انتشر بين المسلمين اعتقادًا أن الخرز الأزرق ينجي من الحسد؛ لأن الحاسد يتجه بنظره إلى الخرزة فيندفع عنه شر عين الحاسد بزعمهم، وهذا كله فساد في الاعتقاد، ومن أمور الجاهلية التي أبطلها الإسلام، ونهى عنها.

فالذي يصرف البلاء -كما قررنا في المسألة السابقة- هو الله، والذي يعافيك ويبتليك هو الله، لا إله غيره، ولا رب سواه.

٢١ ويحرم التشاؤم، سواء كان التشاؤم بمكان، أو زمان، أو مرئي، أو مسموع.

فالتشاؤم بالمكان: كمثل الذي يذهب إلى مكان ما، وفي كل مرة يذهب إليه يحدث له مكروه، فيتشاؤم من هذا المكان ويعزم على عدم

<sup>(</sup>١) انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر (ص: ١١٢).

الذهاب إليه

وهذا من الشرك؛ لأنه اعتقد أن المكان يضره، والذي يملك الضر والنفع هو الله وحده لا شريك له، لا مكان ولا غيره.

وأما التشاؤم بالزمان: كمن ابتلي بشيء ما في يوم معين من أيام الأسبوع أو شهر معين أو ساعة معينة، فيكره هذا اليوم أو هذا الشهر، أو هذه الساعة، وكل ما جاء اليوم أو الشهر أو الساعة التي يتشاءم منها، يجد نفسه في ضيق وحزن وفي حالة ينتظر فيها وقوع ما يكره.

وأما التشاؤم بمرئي: مثال ذلك: رجل أراد أن يشتري سيارة وهو في طريقه إلى معرض السيارات رأى سيارة مثلها تحترق، فيتشاءم منها ويُعرض عن شراء هذا النوع من السيارات.

وأما التشاؤم بمسموع: كمثل رجل أراد أن يتقدم لخطبة امرأة، وهو في طريقه إلى منزلها سمع خبر موت إنسان عزيز عليه، فيتشاءم من المرأة ويُعرض عن خطبتها.

وهذا كله حرام ولا يجوز.

#### ٢٢ ـ رابعًا: توحيد الأسماء والصفات.

سبق بيان أن الإيمان بالله تعالى يتضمن أربعة أشياء: الإيمان بوجود الله، وتوحيد الألوهية، أي: أنه رب واحد، وتوحيد الألوهية، أي: عبادة الله وحده، وقد بينا ذلك كله، ونفصل هاهنا معنى توحيد الأسماء والصفات.

٢٣ ـ نؤمن أن الله عز وجل سمى نفسه بأحسن الأسماء الدالة



#### على أحسن المعاني وأشرف الصفات.

قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَى ﴾ [الأعراف: ١٨٠] (١).

٢٤ نومن أن كل اسم من أسماء الله يدل على صفة من
 صفاته، ومنها ما يدل على عدة صفات، وصفات الله كلها كمال
 ليس فيها نقص بأي وجه.

مثال: اسم الله «الرحيم» يدل على صفة الرحمة، ومعناها الذي يليق بجلال الله وعظمته، اسم الله «الكريم» يدل على صفة الكرم، اسم الله «العليم» يدل على صفة العلم، وهكذا في جميع الأسماء الحسنى.

ومن الأسماء ما يدل على عدة صفات؛ كاسم الله «المجيد»، فإن المجيد من اتصف بصفات متعددة من صفات الكمال (١).

٥٧- نؤمن بأن أسماء الله توقيفية، لا تعرف إلا من القرآن أو الأحاديث الصحيحة عن رسول الله .

معنى توقيفية: أن نقف ونقتصر فيها على ما جاء في القرآن والسنة (٣)، فلا يجوز لأحد أن يسمى الله تبارك وتعالى بغير ما سمى به نفسه، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ

<sup>(</sup>۱) انظر: محاسن التأويل للقاسمي (٦٧١/٣)، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٠/٧)، وشرح النونية (١/٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: بدائع التفسير لابن القيم (1/1/7)، (1/7)، وبدائع الفوائد (1/1/7)، وتفسير السعدي (0: 1/1/7).

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح مسلم للنووي (١٨٨/٧).

وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ۞ [الإسراء].

# ٢٦- اعلم أن دعاء الله تعالى لا يكون إلا بأسمائه الحسنى وصفاته العلى.

فتسأل الله بالاسم الذي يناسب حاجتك، فإذا كنت في حاجة إلى المال أو الولد، فاسأل الله باسمه الرزاق أن يرزقك المال والولد، وإذا كنت عاصيًا تعجز عن التوبة، فاسأل الله باسمه التوّاب أن يتوب عليك، وهكذا في كل ما تحتاج إليه، فليس لنا إلا الله عز وجل.

#### ٢٧ ـ نؤمن بتوحيد صفات الله عز وجل.

أي: اعتقاد انفراد الله تعالى بصفات الكمال المطلق من جميع الوجوه، قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ [النحل: ٦٠]، أي: الكمال المطلق من كل وجه (١)، والإيمان بتوحيد الصفات يقتضى أمورًا:

٢٨ ـ نثبت صفات الله كما أثبتها لنفسه في القرآن وأثبتها له نبيه هي في الأحاديث الصحيحة، من غير تعطيل، ولا تحريف، ولا تعييف، ولا تشبيه وتمثيل(٢).

معنى التعطيل: سلب الصفات ونفيها عن الله تعالى <sup>٣)</sup>، أي: إنكار

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسیر ابن کثیر (۸۳/۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: اعتقاد السلف وأصحاب الحديث لأبي عثمان الصابوني (ص: ١٧- ١٨)، ومجموع الفتاوى لابن تيمية (٥/٦)، (٢٦/٥)، ومنهاج السنة النبوية لابن تيمية (١٠٧/١)، والحجة في بيان المحجة للأصبهاني (ص: ٦٧)، ومختصر الصواعق المرسلة لابن القيم (١٧٥/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: التنبيهات اللطيفة على العقيدة الواسطية للسعدي (ص: ١٧-١٨)، علق عليها ابن باز رحمه الله.



الصفة

مثال ذلك: أهل البدع يطلقون على الله تعالى اسم: السميع، البصير، الحي، الرحيم، وغيرها من أسماء الله، ويقولون: لا سمع له، ولا بصر له، ولا كلام، ولا حياة، فنفوا عن الله الصفات، ويصفونه بالعدم -تعالى الله عما يقولون علوًّا كبيرًا-، فالإنسان الضعيف لو أن أحدا قال له: أنت لا تسمع ولا تتكلم، ولا تعلم إلى غير ذلك، لغضب غضبًا شديدًا لكونك نفيت عنه صفاته، ووصفته بالعجز والنقص، فكيف يتجرأ هؤلاء المبتدعة على نفي صفات الله جل جلاله وتقدست أسماؤه؟

معنى التحريف: تغيير ألفاظ الأسماء والصفات، أو تغيير معانيها، كقول أهل التحريف في قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ معانيها، كقول أهل التحريف في قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ السَّوَى فَي السَّولي، ومعلوم أن الاستواء معناه: العلو والارتفاع (۱)، والآية تدل على الارتفاع والعلو على العرش على وجه يليق بجلال الله وعظمته، فنؤمن أن الله تعالى فوق كل شيء، وأعلى من كل شيء، ولا يحدُّه شيء من مخلوقاته، وهو مستو على عرشه.

معنى التكييف: أن تتخيل لصفات الله كيفية معينة، وتصور صفاته بطريقة معينة.

وهذا حرام، فلا أحد يعلم كيفية صفات الله إلا هو تبارك وتعالى

<sup>(</sup>١) انظر: القصيدة النونية لابن القيم (٢٠٠/٢) بشرح جمع من العلماء.

مع إيماننا بحقيقة معناها(١).

مثال: نثبت صفة السمع لله تعالى، فهو السميع كما قال عن نفسه: ﴿ وَهُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ وَهُو الشّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ وَهُو الشّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ وَهُو السّمِع، وهو إدر اك الأصوات، ولا تكييف، أي: لا نتخيل أنه يسمع بطريقة معينة تتخيلها عقولنا، فالإنسان يسمع بأذنين، ولا نعلم كيف يسمع الله تعالى، فكيفية صفاته لا يعلمها إلا هو سبحانه وتعالى.

معنى التمثيل: التشبيه، فلا يقال ذات الله مثل ذواتنا، أو شبه ذواتنا، فلا يقال في صفاته إنها مثل صفاتنا أو شبه صفاتنا أله مثل عالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى الشُّورى: ١١].

مثال للتوضيح: العصفور له وجه، والأسد له وجه، والاختلاف والتفاضل بينهما كبير، والنملة لها رجل والإنسان له رجل، والاختلاف والاختلاف والتفاضل بينهما كبير، فإذا كان هذا التفاوت بين المخلوقات جائز، فصفات الله عز وجل أولى أن يكون بينها وبين صفات المخلوق من التباين والتفاضل ما لا يعلمه إلا الله، قال تعالى: ﴿ لَيْسَ كُوتُ إِلِهُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ الشّورى].

قال نعيم بن حماد شيخ الإمام البخاري رحمهما الله: من شبه الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس ما وصف الله به نفسه و لا رسوله تشبيه (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: التنبيهات اللطيفة (ص: ١٧-١٨).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائي (٢٢٢/٣).



مثال آخر: يسهل عليك إثبات صفات الله بغير تشبيه لصفات المخلوق، ولا تكييف.

قَالَ الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلَا ۚ يَجِبَالُ أَوِّهِ مَعَهُ وَ وَالطَّيْرَ ۗ ﴾ [سبأ: ١٠]، أوِّبِي، أي: رجِّعي التسبيح مع داود.

فالجبال التي هي من حجارة صماء تسبح، ولا أحد يعرف كيف تسبح، فالجبل ليس له فم ولا لسانٌ ولا شفتان.

فإذا كان العقل يعجز عن معرفة كيفية تسبيح الجبال، فهل يمكن أن يعلم كيفية صفات الله تعالى؟!

٢٩ نؤمن أن الله جل وعلا لم يزل ولا يزال متصفًا بصفات الكمال.

فصفات الله تعالى أزلية أبدية لا يسبقها عدم، ولا يلحقها فناء (١)، قال جل ذكره: ﴿ هُوَ ٱلْأَوِّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾ [الحديد: ٣].

وكان النبي على يدعو عند النوم، فيقول: «اللهُمَّ أَنْتَ الْأَوَّلُ فَلَيْسَ وَكَانَ النَّانِ الْأَوَّلُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَنَىْءٌ» (٢).

فلا يجوز أن نعتقد أن الله وصف نفسه بصفة بعد أن لم يكن متصفًا بها.

لأن عدم اتصاف الله بصفة من صفاته في وقت من الأوقات يدل على النقص في هذا الوقت، فلا يجوز أن نعتقد أن الله حصل له

<sup>(</sup>۱) انظر: الرد على الزنادقة والجهمية للإمام أحمد (ص: ۲۸۰)، وبدائع الفوائد (م: ۲۸۰)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (ص: ۷۰-۷۸).

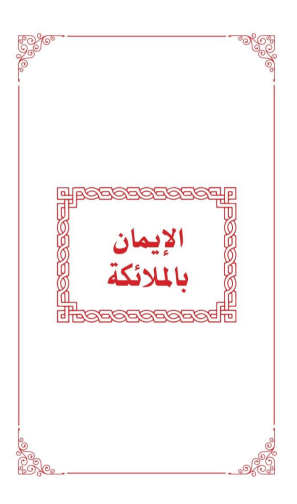
<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۲۷۱۳).

الكمال في صفاته بعد أن كان متصفًا بضدها و هو النقص.

مثال: الإنسان حين يولد لا يعلم كيف يتكلم -و هذا نقص- ثم يتعلم الكلام -و هذا كمال-، فالذي يتكلم أكمل من الذي لا يتكلم.

فصفة الكلام حادثة للإنسان، كانت بعد أن لم تكن، وكذلك صفة المشي والفهم وسائر صفات الإنسان حادثة، حصلت له بعد أن كان غير متصف بها.

بل كان متصفًا بالعجز والنقص وهو طفل، وهذا حق في حق البشر، أما الله تبارك وتعالى فصفاته ليست حادثة، بل لم يزل متصفًا بصفات الكمال والجمال.



#### • ٣- الإيمان بالملائكة، وهو ركن من أركان الإيمان.

يجب على كل مسلم الإيمان به، قال الله تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ ء وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَ عِكَتِهِ وَكُنْبُهِ ء وَرُسُلِه ٤٠٠ [البقرة: ٢٨٥].

وفي حديث جبريل عندما سأل النبي على عن الإيمان فقال: «أَنْ تُوْمِنَ بِاللهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرَّهِ» (1).

71 وأن الملائكة خلق عظيم، خلقهم الله من نور، ولهم أجسام، وخلق لهم أجنحة، منهم من له جناحان، ومنهم من له ثلاثة أجنحة، ومنهم من له ستمائة جناح، ومنهم أجسامًا ولا نعلم كيفيتها ولا كيفية الأجنحة، فلم يرد ذلك في القرآن أو السنة.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ ٱلْحَمَٰدُ بِلَهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتَهِكَةِ رُسُلًا أُولِيَ أَجْنِحَةِ مَّثَنَى وَثُلَثَ وَرُبِعً يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَاءُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ۞ [فاطر].

وفي حديث ابن مسعود رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ أَن النبي ﷺ: «رَأَى جِبْرِيلَ، لَهُ سِتُّمِائَةِ جَنَاحٍ» (٢).

وقال رسول الله ﷺ: ﴿خُلِقَتِ الْمَلَائِكَةُ مِنْ نُورٍ ﴾ (").

\_\_

<sup>(</sup>١) صحيح: تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٢٣٢)، ومسلم (١٧٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٩٩٦).



# ٣٢ نومن بأنهم عباد الله المكرمون، خلقهم الله لطاعته وعبادته.

لا يعصون الله أبدًا، ولا يستكبرون عن عبادته، ولا يملون من العبادة ولا يفترون، خلقهم الله من نور، فهم ليسوا إناثًا ولا بنات الله -تعالى الله عن ذلك- بل هم عباد من عباد الله تبارك وتعالى.

قال تعالى: ﴿ وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَنْ عِندَهُ وَلَا يَسْتَكُبُرُونَ عَنْ عِندَهُ وَلَا يَسْتَكُبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ ۞ يُسَبِّحُونَ ٱلْيَّلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ۞ الْأَنبياء]، وقال: ﴿ لَن يَسْتَنَكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِللَّهِ وَلَا النبياء]، وقال: ﴿ لَن يَسْتَنَكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِللَّهِ وَلَا النبياء].

وقال الله تعالى في شأن الكافرين: ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحْمَانِ إِنَاتًا ۚ أَشَهِدُواْ خَلْقَهُمْ صَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْعَلُونَ ۞ ﴿ عِبَدُ ٱلرَّحْمَانِ إِنَاتًا ۚ أَشَهِدُواْ خَلْقَهُمْ صَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْعَلُونَ ۞ ﴿ الزخرف].

٣٣ ومن صفات الملائكة أنهم لا يأكلون ولا يشربون، ويتمثلون في صورة بشر.

فقد أعطاهم الله جل ذكره القدرة على ذلك.

قَـال تعـالى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُواْ سَلَمَا ۚ قَالَ سَلَمًا قَالَ سَلَمًا وَمَا لَبِثَ أَن جَآءَ بِعِجْلٍ حَنِيذِ ۞ فَلَمَّا رَءَآ أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكَوَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفْ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطِ نَكَ وَهُمْ لُوطِ فَوْمِ لُوطِ هُود].

قال الإمام الطبري رحمه الله: يقول تعالى ذكره: ﴿ وَلَقَدُ جَاءَتُ رُسُلُنَا ﴾ من الملائكة، قال السُّدي: بعث الله الملائكة لتهلك قوم لوط،

أقبلت تمشي في صورة رجال شباب حتى نزلوا على إبراهيم فتضيفوه (١).

وقد دلت الآية على أنهم لا يأكلون؛ لأن إبراهيم عليسًا ، لما قدم لهم العجل الحنيذ، أي المشوي، لم يأكلوا منه.

وقال رسول الله ﷺ: ﴿رَأَيْتُ جِبْرِيلَ عَلَيْكُم، فَإِذَا أَقْرَبُ مَنْ رَأَيْتُ بِهِ شَبَهًا دَحْيَةُ ﴾، وفي رواية: ﴿دَحْيَةُ بْنُ خَلِيفَةَ ﴾ (٢).

أي: أن جبريل عليسلام، كان يأتي النبي ﷺ في صورة رجل بُسمى دحبة.

وغير ذلك من الآيات والأحاديث الدالة على أن الملائكة يتمثلون في صورة بشر.

## ٤٣- واعلم أن عدد الملائكة لا يعلمه إلا الله تبارك وتعالى.

قال الله جل ثناؤه: ﴿ وَمَا يَعَلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَّ ﴾ [المدثر: ٣١].

وفي رحلة الإسراء والمعراج بالنبي على مع جبريل عليسه ، قال: «... ثُمَّ عُرِجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ، فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلُ، فَقِيلَ: مَنْ هَذَا؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ على، قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ على، قِيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ على، قَيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ، فَقُتِحَ لَنَا فَإِذَا أَنَا بِإِبْرَاهِيمَ على، مُسْنِدًا ظَهْرَهُ إِلَيْهِ؟ قَالَ: قَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ، فَقُتِحَ لَنَا فَإِذَا أَنَا بِإِبْرَاهِيمَ على، مُسْنِدًا ظَهْرَهُ إِلَى الْبَيْتِ الْمَعْمُورِ، وَإِذَا هُوَ يَدْخُلُهُ كُلَّ يَوْمِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكِ لَا يَعُودُونَ إِلَيْهِ» (٣).

\_\_

<sup>(</sup>١) جامع البيان (٩٤/٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱۲۷).

<sup>(</sup>٣) جزء من حديث أخرجه البخاري (٣٢٠٧)، ومسلم (٢٥٩-١٦٢).



وقال رسول الله ﷺ: «يُؤْتَى بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ لَهَا سَبْعُونَ أَلْفَ زِمَامٍ، مَعَ كُلّ زِمَامٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ» (١).

#### ٥٣- وأن الملائكة لها أعمال، ولها أسماء.

ولا نثبت من ذلك إلا ما جاء في الكتاب والسنة، فقد جاء ذكر بعض الملائكة بأسمائهم، ومن الملائكة من ذُكر عملهم ولم تذكر أسماؤهم، ونذكر منهم:

## جبريل عليسًا له، أشرف الملائكة.

وهو الذي وكله الله تعالى بالوحي، والمقصود بالوحي في شرع الله تعالى: هو القرآن المنزل على النبي ﷺ، وهذا أشهر أنواع الوحي الذي يكون بواسطة حبريل عليسًا.

قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ وَلَتَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ۞ عَلَى قَلْمِينَ ۞ إَلْشَعراء]. عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ۞ بِلِسَانٍ عَرَبِيّ مُّبِينِ ۞ ﴿ [الشّعراء].

قوله تعالى: ﴿ نَرَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ وَهُ وَ هُ وَ جَبِرِيلَ عَلَيْكُم ، ﴿ بِلِسَانٍ عَرَبِي مُّبِينِ ﴾ أي: القرآن الذي أنزلناه إليك يا محمد باللسان العربي الفصيح (٣).

والسنة أيضًا وحي، إما أن تكون بواسطة جبريل عليته، والقول من النبي ، أو بإلقاء المعنى في نفسه ، في خفاء، ويكون القول من النبي ، والأدلة على أن السنة وحي كثيرة جدًا، وستأتي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨٤٢)، وانظر التتبع للدارقطني.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري (٢/١ ١-١٥).

 $<sup>( \</sup>mathbf{r} )$  راجع تفسیر ابن کثیر  $( \mathbf{r} )$   $\mathbf{r}$ 

قريبًا<sup>(۱)</sup>.

## ميكائيل عليسًا في، وهو من أشرف الملائكة.

جاء اسمه في كتاب الله في قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَا عِلَى اللهِ فَي قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللَّهِ وَمَلَا يَا اللَّهِ وَمَلَا يَا اللَّهِ عَدُوٌّ لِلْكَ فِرِينَ ﴾ [البقرة: ٩٨].

وميكائيل عَلَيْتُهُ، هو الموكل بالمطر والنبات (١) بإذن ربه تبارك وتعالى.

### إسرافيل عليسًا هم.

هو الموكل بالنفخ في الصور وعليه أكثر العلماء، ولم يذكر اسمه في القرآن، وقد جاء اسمه في بعض الأحاديث<sup>(٣)</sup>.

والصور: قرن ينفخ فيه فيصعق جميع الخلق (أي: يهلكون) إلا ما شاء الله، ثم ينفخ فيه مرة أخرى فيقوم الخلق للحساب.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْآَرُضِ إِلَّا مَن شَاءَ ٱللَّهُ ثُوَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٨].

مالك عليسًا في خازن النار، والزبانية.

(١) انظر: باب الإيمان بالرسل ووجوب اتباع النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٢) وجاء ذلك في حديث أخرجه أحمد (٢٧٤/١)، والترمذي (٣١١٧)، وصححه الألباني في الصحيحة (١٨٧٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح مسلم (٧٧٠)، وانظر: مسند الإمام أحمد (١٤٧/١)، وابن أبي شيبة في مصنفه (١/١٥)، والسلسلة الصحيحة (٢٢٤١).



والخازن: الذي يتولى المسؤولية، فمالك هو المسؤول عن النار. والزبانية: هم الملائكة الموكلون بالنار، قال تعالى: ﴿ سَنَدُعُ النَّبَانِيَةَ ﴾ [العلق: ١٨]، ومقدمهم تسعة عشر ملكًا، قال تعالى: ﴿ عَلَيْهَا يَسْعَةَ عَشَرَ ﴾ [المدثر: ٣٠].

ومالك عَلَيْسَا له ، خازن جهنم، وهو مقدم على جميع الخزنة.

ق الله تع الى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُواْ رَبَّكُمْ يُخَفِّفُ عَنَا يَوْمَا مِّنَ ٱلْعَذَابِ ۞ ﴿ [غافر].

وقال سبحانه وتعالى: ﴿وَنَادَوَاْ يَامَلِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ۗ قَالَ إِنَّكُمْ مَاكِثُونَ ﴾ [الزخرف].

# ملك الموت عليسًا لهم، وأعوانه.

هو الملك الموكّل بقبض أرواح بني آدم ومعه أعوان، ولم يذكر اسمه في القرآن أو السنة، وأما ما انتشر عند الناس أن الذي يقبض روح الإنسان اسمه «عزرائيل» فهذا غير صحيح، وليس عليه دليل من القرآن أو السنة.

قال تبارك اسمه: ﴿قُلْ يَتَوَفَّىٰكُمْ مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِّلَ بِكُو ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِّلَ بِكُو ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ۞﴾ [السجدة]، وقال: ﴿حَتَّىَ إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ۞﴾ [الأنعام].

#### الملكان اللذان يكتبان الحسنات والسيئات.

لم يذكر اسمهما في القرآن أو السنة، قال تعالى: ﴿إِذْ يَتَلَقَى الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْمَيْدِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ قَعِيدٌ ۞ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدٌ ۞ ﴿ قَالَمُ اللَّهُ اللَّ

﴿ٱلْمُتَلَقِّيَانِ﴾: هما ملكان يتلقيان عملك، أحدهما عن يمينك يكتب حسناتك، والأخر عن شمالك يكتب سيئاتك().

قوله تعالى: ﴿رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ فَ﴾: صفتان للملكين وليس اسمين لهما كما يظن بعض الناس، والمعنى: ﴿أن كل من الملكين رقيب على أعمالك، وعتيد: أي معتد لرقابة أعمال وأقوال العباد ليكتبها ﴿ (١) فهو حاضر لا يمكن أن يغيب، قاعد مراقب لك، لا يخفى عليه شيء من كلامك.

فانتبه، فكل ما تتكلم به يكتب إما لك، أو عليك، باستثناء الكلام المباح، الذي ليس فيه خير ولا شر.

٣٦ و اعلم أن هناك أصنافًا أخرى من الملائكة كل منها وكل بعمل من الأعمال التي أمره الله بها.

منهم: الملك الموكّل بنفخ الروح في الجنين وهو في بطن أمه (٣). ومنهم الملائكة حملة العرش، قال الله تعالى: ﴿وَيَحَمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوَقَهُمْ يَوْمَ بِذِ تَمَنِيَةٌ ﴿ الحاقة ]، وهو لاء الملائكة حملة العرش يدعون للمؤمنين بالمغفرة والرحمة، وأن يتجاوز الله عن سيئاتهم، ويقيهم عذاب النار، ويدخلهم الجنة.

قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ, يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ۚ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءِ رَّحْمَةً وَعِلْمَا

\_

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرطبي (١٣/١٧).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح البخاري (٢٠٠٨)، ومسلم (٢٦٤٣).



فَأُغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ ٧﴾ [غافر].

وقال تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَتِ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ أَوْقَضِى بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْمَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ ﴾ إِلَامِ ].

ومنهم: الموكل بسؤال العبد في قبره: وهما ملكان يسألان العبد في قبره عن ربه ودينه ونبيه ، وسيأتي بيان ذلك في ذكر اليوم الأخر.

ومنهم ملائكة يتبعون مجالس الذكر: فإذا جلس المؤمنون في مجلس لدراسة القرآن، أو ذكر الله على هدي رسول الله ﷺ حضرت الملائكة معهم، والأحاديث في ذلك كثيرة (١).

ومنهم: ملائكة تصلي على العباد: أي: تدعو لهم، قال: ﴿هُوَ اللَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمُ وَمَلَتَهِكُمُ وَلِيُخْرِجَكُمْ مِّنَ ٱلظُّامُتِ إِلَى ٱلنُّورَ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ الْاحزابِ]، وصلاة الله ثناء على عباده (٢).

ومنهم: سبعون ألف ملك يدخلون البيت المعمور في السماء السابعة ثم لا يعودون إليه (٣).

وغير ذلك من الملائكة وما وكل إليهم من أعمال.

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح مسلم (٢٦٩٩) وغيره.

<sup>(</sup>٢) انظر: بدائع الفوائد (٢٥/١)، وجامع البيان (٣/١٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح البخاري (٣٢٠٧)، ومسلم (١٦٢).





## ٣٧ ـ نؤمن إيمانًا جازمًا ونصدق بكتب الله تعالى.

قال الله تعالى: ﴿ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِن كِتَابٍّ ﴾ [الشورى: ١٥].

«أي: صدقت بجميع الكتب المنزلة من السماء على الأنبياء، لا نفرق بين أحد منهم» (١)، وغير ذلك من الآيات التي جاء فيها الأمر بالإيمان بكتب الله عز وجل.

#### ٣٨ وأن الله تعالى ذكر بعض أسماء الكتب.

كصحف إبراهيم وموسى عَلَيْسَالِيْ ، قال تعالى: ﴿ صُحُفِ إِبْرَهِ يَمَ وَمُوسَىٰ اللهِ الْأَعْلَى ].

والتوراة التي أنزلت على موسى، والإنجيل الذي أنزل على عيسى عِيسَالِال.

و الزبور الذي أنزل على داود عليسًا ، قال تعالى: ﴿وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ اللَّهِ وَالْمَاءِ: ٥٠].

والقرآن، وهو خاتم الكتب التي أنزلها الله على سيد الخلق، وخاتم الأنبياء والمرسلين نبينا محمد .

# ٣٩ ونؤمن بأن الله تعالى تكلم بهذه الكتب حقيقة.

إما من وراء حجاب كما كلم الله موسى عليسًا ، وسمع موسى من ربه من وراء حجاب فلم ير موسى عليسًا ، ربه (١).

=

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسیر ابن کثیر (۲۷۰/۱۲) ط. ابن رجب.

<sup>(</sup>٢) واعلم أن الله تعالى كلم نبينا ﷺ ليلة الإسراء والمعراج، وكلَّم آدم السِّه - انظر: تفسير ابن كثير عند قولـه تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ مِّنْهُم مَّن

قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِىَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءَ أَ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ [الشورى: ٥١].

وقال تعالى لموسى عَلَيْسَا ﴿ إِنِّى أَصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَالَتِي وَبِكَالِمِي ﴿ وَكَالَمُ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكَلِيمًا ۞ ﴿ وَكَالَمُ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكَلِيمًا ۞ ﴿ وَكَالَمُ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكَلِيمًا ۞ ﴿ وَلَكَالَمُ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ۞ ﴿ وَلَكَالَمُ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ۞ ﴿ وَلَكَالَمُ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ۞ ﴿ وَلَكَالُمُ اللَّهُ مُوسَىٰ لَكُ اللَّهُ مُوسَىٰ لَكُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الل

وقال عن عيسى عليسًا ﴿ وَءَاتَيْنَهُ ٱلْإِنجِيلَ ﴾ [المائدة: ٢٦، والحديد: ٢٧].

وقال تعالى في شأن القرآن: ﴿ وَإِنَّهُ, لَتَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَامَينَ ۞ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ۞ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِدِينَ ۞ بِلِسَانٍ عَرَبِيِّ مُ تُبِينِ۞﴾ [الشعراء]، وغيرها من الآيات.

والروح الأمين: هو جبريل عَلَيْتُهُم.

ومن الكتب ما كتبه الله تعالى بيده: قال الله تعالى في شأن التوراة: ﴿ وَكَ تَبْنَا لَهُ وَ فَ الْأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْءِ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِللهِ شَيْءِ فَخُذُهَا بِقُوَّةٍ وَأَمْرُ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَأَ سَأُوْرِيكُمُ دَارَ

(١) انظر: تفسير ابن كثير (٢١/١٢)، وجامع البيان (٢٦/١٦)، وغير هما.

كَلَّمَ ٱللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣].



## ٱلْفَاسِقِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٥].

التمسك بالقرآن:

وقال آدم عليسًا في الموسى عليسًا في وكتنب لك التَّوْرَاة بِيدِهِ (١).

• ٤ - وأن القرآن مهيمن على جميع الكتب المتقدمة.

أي: شاهد على ما قبله من الكتب، ومصدقًا ما فيها من الصحيح، وينفي ما وقع فيها من تحريف وتبديل وتغيير (١).

قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهُواَهُمُ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهُوَاءَهُمُ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ ٱلْمُوقِ فَي مَا عَامَكُم فَي مِنَ ٱلْمَوْقُولُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمْ فِي مَا عَامَكُم فَي مَا عَامَكُم فَي الله والمائدة]. وَلَكِن لِيَبْلُوكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَحْتَلِفُونَ هَا المائدة]. إلى ٱلله مرجع كُم جَمِيعًا فَيُنتِ عُكُم بِمَا كُنتُ إلى الله ود والنصارى) وغيرهم المحدد والنصارى) وغيرهم المحدد والنصارى) وغيرهم المحدد والنصارى) وغيرهم

قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِهِ مُم بِهِ يُؤْمِنُونَ ۞ وَإِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ قَالُواْ ءَامَنَا بِهِ إِنَّهُ ٱلْحُقُّ مِن رَّبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ﴾ وَإِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ قَالُواْ ءَامَنَا بِهِ إِنَّهُ ٱلْحُقُّ مِن رَّبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ﴾ والقصص إ.

قال أهل التفسير: يذكر تعالى عظمة القرآن وصدقه وحقه، وأن أهل العلم بالحقيقة يعرفونه ويؤمنون به ويقرون بأنه الحق ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِهِ ﴾ وهم أهل التوراة والإنجيل، الذين لم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦١٤)، ومسلم (٢٦٥٢)، واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٢) ٢٠٠ سؤال وجواب في العقيدة للحكمي (ص: ٦٠) بتصرف.

# ٢٤ - وأن العمل بالقرآن والتحاكم إليه في الظاهر والباطن واجب على جميع الأمة:

قال تعالى: ﴿وَهَاذَا كِتَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَٱتَّقُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ فَالَّبِعُوهُ وَٱتَّقُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ فِي الْكِتَابِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ لِرَحَمُونَ فِي الْكِتَابِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ إِلنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴿ وَالْاعِرافِ].

وقال رسول الله ﷺ: «... فَخُذُوا بِكِتَابِ اللهِ، وَاسْتَمْسِكُوا بِهِ» (١).

فيجب على كل مسلم قراءة القرآن وتدبره، وحفظه إن استطاع،
ويجب عليه الانقياد لكل أمر جاء فيه، والانتهاء عن كل ما نهى
عنه، وتحليل حلاله، وتحريم حرامه.

والاعتبار والاتعاظ بما جاء فيه من قصص الأمم السابقة، والدعوة إلى ذلك على بصيرة وعلم.

واعلم أن لا نجاح ولا فلاح على الحقيقة في الدنيا والآخرة إلا بالتمسك بكتاب الله العزيز.

.

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير الكريم الرحمن (ص: ٦٢).

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث أخرجه مسلم في صحيحه (٢٤٠٨).



#### ٣٤ ـ ومن أصول الاعتقاد: الإيمان برسل الله جل جلاله.

قال تبارك و تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ عَالَمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ عَامَنَ بِٱللّهِ وَمَلَيْكِ عَلَيْ وَكُلُيْهِ وَكُلُيْهِ وَكُلُيْهِ وَمُلَيْكِ وَكُلُيْهِ وَكُلُيْكَ نَبُنَا وَإِلَيْكَ نُفُرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّن رُّسُلِهِ وَقَالُولْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا أَغُفَرَانِكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ نُفُرِقُ وَقَالُولْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا أَغُفَرَانِكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَا لَا مُصِيرُ هُنَا وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا لَا لَهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

# ٤٤ ـ ونؤمن بجميع رسل الله تعالى، ولا نكذب منهم أحدًا.

قال الله جل ذكره: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَصَفْرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَصَفْرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ مَقَا أَوْلَيْهِ وَرُسُلِهِ مَعْ ٱلْكَفِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُّهِينَا ۞ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُّهِينَا ۞ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللَّهُ عَفُورًا فَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَفُورًا وَكُونَ اللهُ عَفُورًا وَكُونَ اللهُ عَفُورًا وَكُونَ اللهُ عَفُورًا الله عَفُورًا وَكُونَ اللهُ عَفُورًا وَكُونَ اللهُ عَفُورًا وَكُونَ اللهُ وَلَالِهِ وَالنساء].

# قال القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية:

لما ذكر المشركين والمنافقين، ذكر الكفار من أهل الكتاب اليهود والنصارى - إذ كفروا بمحمد وبين أن الكفر به كفر بالكل ... ، معنى ﴿ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ - ﴾ أي: بين الإيمان بالله ورسوله، فنص سبحانه على التفريق بين الله ورسوله كفر، وإنما كان كفرًا؛ لأن الله سبحانه فرض على الناس أن يعبدوه بما شرع لهم على ألسنة الرسل، فإذا جحدوا الرسل ردوا عليهم شرائعهم ولم يقبلوها منهم ... فكان كجحد الصانع سبحانه، وجحد الصانع كفر ....، وكذلك التفريق بين رسله في الإيمان بهم كفر ....



كاليهود آمنوا بموسى وكفروا بعيسى ومحمد ﷺ.

٥٤ ـ نؤمن بأن الله تعالى بعث في كل أمة رسولًا منهم يدعوهم الله عبادة الله الواحد الأحد، واجتناب الطاغوت.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ بَعَثَنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَالْحَابُواْ اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتَ عَلَيْهِ وَالْجَتَنِبُواْ الطَّعُوتَ فَمِنْهُم مَّنَ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتَ عَلَيْهِ الطَّهَ لَلَهُ فَي اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَيْهُ مَنْ مَنْ مَنْ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيَا فَي اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيْ فَيْمُ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَيْ فَي اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيْمِ لَهُ فَيْمُ اللَّ

وقال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوْحِىَ إِلَيْهِ أَنَّهُ, لَا إِلَهَ إِلَهُ اللهَ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

٢٤ ـ نؤمن بأن الله ذكر أسماء بعض الرسل في القرآن، ولم يذكر أسماء كل الرسل.

قال الله تعالى: ﴿ وَرُسُلًا قَدْ قَصَصَنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبَلُ وَرُسُلًا لَمْ مَوْسَىٰ تَصَلِيمًا ١٠٠٠ [النساء]. لَمْ نَقَصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَصَلِيمًا ١٠٠٠ [النساء].

والرسل الذين ذُكرت أسماؤهم في القرآن هم: آدم، ونوح، وإدريس، وهود، وصالح، وإبراهيم، وإسماعيل، وإسحاق، ويعقوب، ويوسف، ولحوط، وشعيب، ويونس، وموسى، وهارون، وإلياس، وزكريا، ويحيى، وإليسع، وذا الكفل، وداود، وسليمان، وأيوب، وعيسى، ومحمد رسول الله .

٧٤ ـ وأن محمدًا رسول الله وخاتم النبيين.

<sup>(</sup>١) انظر: الجامع لأحكام القرآن (٩/٦) بتصرف يسير.

قَـال تعـالى: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُوْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيتِ أَ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ۞ [الأحزاب].

وقال رَسُول الله ﷺ: ﴿سَلَيكُونُ فِي أُمَّتِي ثَلَاثُونَ كَذَّابُونَ كُلُّهُمْ يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيَّ وَإِنِّي خَاتَمُ النَّبِيّينَ لَا نَبِيَّ بَعْدِي»(١).

وقال رسول الله ﷺ لعلي رَضَالِتُهُ عَنْهُ: «أَلاَ تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ، مِنْ مُوسَى إِلَّا أَنَّهُ لَا نَبِيَّ بَعْدِي»(٢).

٨٤ ـ ونومن بالآيات والبراهين التي يؤتاها الأنبياء والمرسلون.

وهذه الآيات والبراهين بمثابة تأييد وتصديق من قِبَل الله لنبيه أو رسوله، ليثبت أمام المرسل إليهم حقيقة بعثته وصدق رسالته.

وتكون حجة على المكذبين أو الشاكين، وهي إما تشاهد بالبصر، أو تسمع؛ كخروج ناقة نبي الله صالح من الصخرة، وانقلاب عصى موسى عليته، إلى حية، أو كالقرآن الكريم الذي هو أعظم الآيات والبراهين على صدق نبوة رسول الله .

٩٤ - واعلم أن الله تعالى خص النبي ﷺ بآيات وبراهين كثيرة،
 منها:

رحلة الإسراء والمعراج، قال تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي آَسُرَيٰ وَمَنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ الْمُسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴾ [الإسراء: ١].

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٢٥٢٤)، والترمذي (٢٢١٩)، وصححه الألباني في المشكاة (٢٢١٩)، والصحيحة (١٦٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢١٤٤)، ومسلم (٢٤٠٤).



معنى الإسراء: هو السير ليلًا، ومعنى المعراج: المصعد أو السلم، والمعراج لغة: الصعود إلى أعلى.

نؤمن بأن رسول الله هي أسري به من مكة إلى المسجد الأقصى في اليقظة بجسده وروحه في ليلة واحدة بواسطة جبريل عليه السلام، فقد حمله على البراق (وهي دابة بين الحمار والبغل)، ثم عرج به إلى السماوات، فرأى من آيات ربه الكبرى، رأى ملائكة ربه عز وجل، ورأى إخوانه من الأنبياء... وفرض عليه وعلى أمته خمس صلوات، ودخل الجنة، واطلع على النار (١).

وكل ذلك وغيره ثابت في الأحاديث الصحيحة (٢).

وانشقاق القمر، قال تعالى: ﴿ آفَتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَ ٱلْقَمَرُ ۞ وَإِن يَرَوَاْ عَالَةً يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌ ۖ ﴾ [القمر]، وحنين الجذع للنبي الله للنبي الله للله الماء من بين أصابعه الشريفة (٤)، وتسبيح ترك الصلاة عليه (٣)، ونبع الماء من بين أصابعه الشريفة (١٤)، وتسبيح الطعام (٥)، وغير ذلك من الأحاديث الصحيحة التي جاءت فيها الآيات والبراهين الخاصة بنبينا على المناهين الخاصة بنبينا على المناهين الخاصة بنبينا على المناهين الخاصة بنبينا الله المناهين الخاصة بنبينا الله المناهين المناه المناهية المناهية

وأعظم آية لنبينا على الآية الباقية الخالدة ألا وهي القرآن كلام الله الذي أعجز العقول عجائبه التي لا تنقضي.

<sup>(</sup>١) انظر: الشريعة للآجري (ص: ٣٧٧)، وفتح الباري (٤٧٥/٨)، وشرح السنة للبربهاري (ص: ٨١).

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري (٣٢٠٧)، ومسلم (١٦٢)، (١٦٢)، وغير هما.

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح البخاري (٩١٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣٥٧٣)، ومسلم (٢٢٧٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٣٥٧٩).

## وقد جاء في القرآن آيات كثيرة تدل على إعجازه.

فقد تحداهم الله تعالى أن يأتوا بمثل القرآن ما استطاعوا، وتحداهم أن يأتوا بعشر سور فما استطاعوا، فتحداهم أن يأتوا بسورة واحدة من سور القرآن فما استطاعوا.

قال تعالى: ﴿ قُل لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنَّ عَلَىۤ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا ٱلْقُرَّانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُ مُر لِبَغْضِ ظَهِيرًا ۞ ﴿ الْمُعْسِ ظَهِيرًا ۞ ﴿ الْمُعْسِ طُهِيرًا ۞ ﴿ الْمُعْسِ اعْ اللهِ مَا الْمُعْسِ الْمُورَةِ مِثْلِهِ عَشْرِ سُورِ مِثْلِهِ وَمُفْتَرَيَاتِ ﴾ [هود: ١٣] ، وقال: ﴿ قُلْ فَأْتُواْ بِسُورَةِ مِثْلِهِ وَ ﴾ [يونس: ٣٨].

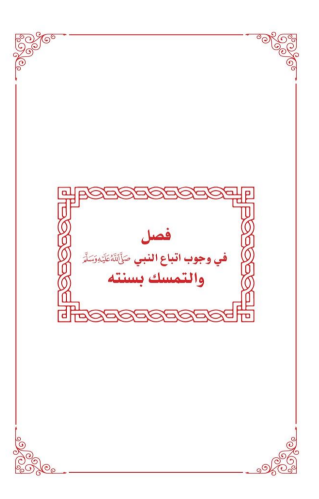
وقال رسول الله ﷺ: ﴿مَا مِنَ الْأَنْبِيَاءِ مِنْ نَبِيّ إِلَّا قَدِ أُعْطِيَ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ مِنْ نَبِيّ إِلَّا قَدِ أُعْطِيَ مِنَ الْآيَاتِ مَا مِثْلُهُ آمَنَ عَلَيْهِ الْبَشَرُ، وَإِنَّمَا كَانَ الَّذِي أُوتِيتُ وَحْيًا أَوْحَى اللهُ إِلَى، فَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَكْثَرَهُمْ تَابِعًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (١).

وقد صنف العلماء على مدار أكثر من ألف وأربعمائة عام مئات الكتب لاستخراج كنوز القرآن.

كتب في تفسير القرآن، وعلوم القرآن، وهي كثيرة جدًا، والإعجاز العلمي في القرآن، وغير ذلك، وهذا من أعظم الدلائل على أن القرآن كلام الله، فما سمعنا ولا قرأنا عن كتاب على مدار

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩٨١)، ٧٢٧٤)، ومسلم (١٥٢).

التاريخ- استخرج منه كل هذه العلوم وتلك المصنفات، وما علمنا كتابًا على وجه الأرض يُقرأ مئات المرات ثم لا يجد القارئ مللًا من تلاوته وخاصة إذا كان قلبه سليمًا، حقًّا ﴿لَا يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةً عَ تَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ وَفَصلت ].





٥- واعلم أن الله تعالى أمر بطاعة النبي ﷺ في القرآن،
 وجاءت أحاديث بذلك.

وقرن طاعته سبحانه بطاعة رسوله ، فمن أطاع رسول الله ﷺ فقد أطاع الله.

قَـالَ الله عــز وجــل: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٠].

وقال: ﴿وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ۞ [الأنفال].

وقال رسول الله ﷺ: «مَنْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَ الله، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ عَصَى الله» (١).

۱ ٥- واعلم أن الفوز والنجاة من النار والرحمة والهداية وحب الله للعبد في طاعته .

قال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ ﴾ [آل عمران].

وقال: ﴿وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ [الأحزاب]. وقال: ﴿وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُونًا ﴾ [النور: ٤٠].

٢٥- وأن الله حذَّر من معصية الرسول، وجاءت آيات وأحاديث بذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧١٣٧)، ومسلم (١٨٣٥).

قال جل جلاله: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ و فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا مُّبِينًا ۞ ﴿ الْأَحْزَابِ].

وقال جل ذكره: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ وَ فَلَيْحُذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فَيَانَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ﴿ النّور].

قوله تعالى: ﴿أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ ﴾ أي: في قلوبهم، من كفر أو نفاق، أو بدعة (١).

وقال رسول الله على: «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ أَبَى»، قَالُوا: يَا رَسُولَ الله، وَمَنْ يَأْبَى؟ قَالَ: «مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى» (١).

وغير ذلك من أدلة الكتاب والسنة.

٥٣ ـ واعلم أن النبي ﷺ معصوم من الخطأ والنسيان في كل ما يبلغ عن الله عز وجل.

لأن النبي ﷺ لا يتكلم إلا بوحي من الله تعالى، قال: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱللَّهِ وَكَا يَنطِقُ عَنِ ٱللَّهِ وَكَى النَّجِمِ إِلَّا وَحَى يُوحَى ﴾ [النجم].

قال إمام المفسرين الطبري رحمه الله: يوحي الله تبارك وتعالى إلى جبريل، ويوحي جبريل إلى محمد (٣).

.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٢٩٢/١٠) ط. ابن رجب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٢٨٠)، وانظر مقدمة فتح الباري.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (٥٦/١٣).



في أوامره ونواهيه ﴿فَقَدَ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾، لكونه لا يأمر ولا ينهى إلا بأمر الله وشرعه وتنزيله، وفي هذا عصمة النبي ، فلولا أنه معصوم في كل ما يبلغ عن الله، لم يأمر بطاعته مطلقًا، ويمدح على ذلك (١).

# ٤ ٥ - وأن السنة المصدر الثاني في شرع الله تعالى.

يعني في العدد لا في الترتيب، فالأمر أو النهي إذا جاء في سنة رسول الله كأنه جاء في القرآن، لا فرق بينهما، فالشرع -كتاب وسنة وكلاهما وحي من الله، فالسنة وهي الأحاديث الصحيحة عن رسول الله وحي من الله لنبينا ، إما بإلقاء المعنى في نفسه في في خفاء ويكون القول من النبي ، وإما عن طريق جبريل عليسًا ، (٢)(٢).

(۱) تفسير السعدي (ص: ۱۸۹).

<sup>(</sup>۲) راجع: التوقیف علی مهمات التعاریف للمناوي (ص:  $^{80}$ )، والمفردات للراغب (ص:  $^{90}$ ).

<sup>(</sup>٣) ومن الأدلة على أن السنة وحيّ: أنّ رَجُلًا أَتَى النّبِيّ ﴿ وَهُوَ بِالْجِعْرَانَةِ، وَعَلَيْهِ جُبّةٌ وَعَلَيْهِ أَثَرُ الخَلُوقِ - أَوْ قَالَ: صُفْرَةٌ -، فَقَالَ: كَيْفَ تَأْمُرُنِي أَنْ أَصِيْنَعَ فِي عُمْرَتِي؟ فَأَنْزَلَ اللهُ عَلَى النّبِيّ ﴿ فَسُتِرَ بِثَوْبٍ، وَوَدِدْتُ أَنِّي قَدْ رَأَيْتُ النّبِيّ ﴿ وَقَدْ أُنْزِلَ عَلَيْهِ الوَحْيُ، فَقَالَ عُمَرُ: تَعَالَ أَيسُرُكَ أَنْ تَنْظُرَ إِلَى النّبِيّ ﴿ وَقَدْ أُنْزِلَ اللهُ عَلَيْهِ الوَحْيُ؟ قُلْتُ: نَعَمْ، فَرَفَعَ طَرَفَ الثّوْبِ، فَنَظَرْتُ إِلَيْهِ لَهُ عَطِيطٌ، وقَدْ أَنْزِلَ اللهُ عَلَيْهِ الوَحْيَ؟ قُلْتُ: نَعَمْ، فَرَفَعَ طَرَفَ الثّوْبِ، فَنَظَرْتُ إِلَيْهِ لَهُ عَطِيطٌ، وَأَخْوبُهُ قَالَ: «أَيْنَ السّائِلُ عَنِ العُمْرَةِ الْخُعْرَةِ الْخُعْرَةِ الْخُعْرَةِ الْخُعْرَةِ الْخُلُوقِ عَنْكَ، وَأَنْقِ الصَّقْرَةَ، وَاصْنَعُ فِي عُمْرَتِكَ كَمَا عَنْكَ الْجَبّة، وَاعْسِلْ أَثَرَ الْخَلُوقِ عَنْكَ، وَأَنْقِ الصَّقْرَةَ، وَاصْنَعُ فِي عُمْرَتِكَ كَمَا عَنْكَ الْجَبّة، وَاعْسِلْ أَثَرَ الْخَلُوقِ عَنْكَ، وَأَنْقِ الصَّقْرَةَ، وَاصْنَعُ فِي عُمْرَتِكَ كَمَا تَصْنَعُ فِي حَجْكَ»، أخرجه البخاري (١٧٨٩).

وجه الدلالة من الحديث: وَقَدْ أَنْزَلَ اللهُ عَلَيْهِ الوَحْيَ؟، فدلَّ الحديث على أن السنة وحيٌ، وقد ترد أحكام في السنة ليست في القرآن فيجب على كل مسلم العمل

قال الله عز وجل: ﴿وَمَآ ءَاتَاكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَأَنتَهُواً ﴾ [الحشر: ٧].

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْلِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْدِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْدِ إِلنَّامَاء: ٩٥].

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: قد أجمع الناس على أن الرد إلى الله إلى كتابه، والرد إلى الرسول هو الرد إليه في حياته، وإلى سنته بعد مماته ... وتأمل قوله: ﴿وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ الرّسُولَ ﴾ كيف أعاد الفعل (وهو طاعة الرسول) ليدل على أنه يطاع استقلالًا، وإن أمر بما ليس في القرآن الأمر به، ونهى عما ليس في القرآن النهي عنه، فإنه أوتى الكتاب ومثله معه (١)، أي: السنة.

# ٥٥- واعلم أن السنة تفسير ما جاء مجملاً في القرآن.

قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ۞ [النحل].

قال الإمام القرطبي رحمه الله: ﴿وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ ﴾ يعني القرآن، ﴿لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ في هذا الكتاب من الأحكام والوعد والوعيد بقولك وفعلك.

فالرسول مبين عن الله عز وجل مرادَهُ مما أجمله في كتابه من

. دما

بها.

<sup>(</sup>١) انظر: بدائع التفسير (٢٤/٢).



أحكام الصلاة والزكاة وغير ذلك مما لم يفصله الله تعالى (١).

#### فاسأل الذي يريد أن يصد المسلمين عن سنة رسول الله ﷺ:

هل جاء عدد ركعات الصلاة في القرآن؟ والجواب: لا، فالله عز وجل أمر بالصلاة في كتابه ولم يفسرها ولم يخبر بعدد الركعات فجعل رسول الله هي هو المفسر والمبيّن لها، فعلمنا من السنة أن صلاة الفجر ركعتان، والظهر والعصر والعشاء أربع، والمغرب ثلاث.

وأمر الله تعالى بإخراج الزكاة، ولم يذكر في القرآن نصاب الزكاة، فكيف نخرج الزكاة؟ وما مقدار ها؟ وما وقت إخراجها؟ إلى غير ذلك من الأحكام المتعلقة بالزكاة.

وكذلك الصيام وما يترتب عليه من أحكام وكفارات لم يفسرها الله في القرآن؛ إذن؛ كيف نصوم؟ لا بد من الرجوع إلى السنة.

وكذلك الحج أمر الله به على وجه الإجمال، فكيف نحج؟ وما هي المواقيت؟ والأماكن التي نذهب إليها؟ وما هي مفسدات الحج؟ وما هي الأعمال التي تجب فيه مع كثرتها؟ كيف لنا أن نعلم كل هذا بغير الرجوع إلى السنة؟!

وغير ذلك من أحكام الشريعة التي جاءت مجملة في القرآن وفسرتها السنة المطهرة.

### ٥٦ و اعلم أنه لا يجوز تقديم الرأي على السنة.

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (١١٤/١٠).

فإذا جاء الأمر أو النهي في حديث صحيح عن رسول الله ه، فلا يجوز ترك العمل بخلافه من أجل فتوى من أي أحد مهما بلغ علمه.

قال الإمام الشافعي رحمه الله: أجمع العلماء على أن من استبانت له سنة رسول الله ﷺ لم يكن له أن يدعها لقول أحد (١).

قال الإمام مالك رحمه الله: كل أحد يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله ﷺ (٢).

٧٥ - واحذر البدع، فكل بدعة ضلالة، وليس في البدع ما هو حسن.

قال النبي ﷺ: ﴿فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ ﴾ (١).

والبدعة في الدين هي: ما لم يشرعه الله ورسوله، وهو ما لم يأمر به أمر إيجاب، ولا استحباب (٤).

فالبدع مذمومة عقلاً وشرعًا، فالعقل السليم يعلم أنه من المحال أن يدرك ما يصلح العباد إلا رب العباد، وقد وبخ الله تعالى الكفار حيث شرعوا للناس ما ليس من الدين.

قال سبحانه: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَوَا لَسَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ

<sup>(</sup>١) انظر: فتح المجيد (ص: ٤٢١-٤٢٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (٢٠٧٤)، وأحمد (١٢٧/٤)، وابن ماجه (٢٤).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى (١٠٨/٤).



يَأْذَنَ بِهِ ٱللَّهُ ﴾ [الشورى: ٢١].

فكل من عمل عملاً أو قال قولاً يتقرب به إلى الله من غير أن يشرعه الله -أي لم يأت في الكتاب أو السنة- فقد شرع للناس دينًا من عنده لم يأذن به الله(1).

# ٥٨ - واعلم أن النبي ﷺ قد حذر من البدع ومحدثات الأمور في الدين.

قال النبي ﷺ: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنْتَتِي وَسُنْتَةِ الْخُلَفَاءِ الْمَهْدِيِينَ الرَّاشِدِينَ، تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةً، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةً ﴾ (٢).

وقال ﷺ: ﴿أَلَا إِنَّ مَنْ قَبْلَكُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ افْتَرَقُوا عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ مِلَّةً، وَإِنَّ هَذِهِ الْمِلَّةَ سَتَفْتَرِقُ عَلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ: ثِنْتَانِ وَسَبْعِينَ: ثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي الْبَعْونَ فِي النَّالِ ، وَوَاحِدَةً فِي الْبَعْدَةِ ، وَهِي الْبَعْمَاعَةُ ﴾ (٣).

=

<sup>(</sup>١) ملتقط من مجموع الفتاوى (١٩٥/٤) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أبو داود (٢٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وابن ماجه (٤٤).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٢/٤١)، وأبو داود (٢٥٩٧)، والدارمي (٢/١٤٢)، وابن ماجه (٣٩٩٣)، وغيرهم، وصححه الألباني في الصحيحة (٢٠٤)، وأشار إلى تصحيح العلماء له.

ومن العلماء من ضعف زيادة: كلها في النار إلا واحدة، قال الشوكاني في فتح القدير (٢/ ٦٨): أما زيادة كونها في النار إلا واحدة، فقد ضعفها جماعة من المحدثين، بل قال ابن حزم: إنها موضوعة. انتهى.



وقال ﷺ: ﴿مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدِّ﴾ (١). وفي رواية: ﴿مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدِّ﴾ (٢).

=

قلت: والحديث صحيح ثابت تلقته جماهير العلماء من السلف و الخلف بالقبول. (١٧١٨) أخرجه البخاري (٢٦٩٧)، ومسلم (١٧١٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱۷۱۸).



# ٩٥- اعلم أن أصحاب رسول الله ﷺ خير البشر بعد الأنبياء والمرسلين.

الذين نقلوا لنا الشريعة قرآنًا وسنةً رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه، فأثنى الله تعالى ورسوله عليهم.

فنحن نتقرب إلى الله بحبهم وذكر محاسنهم، فقد جعل الله تعالى حبهم من الدين والإيمان، وبغضهم من النفاق.

وأوجب الله على أمة نبينا على عدم الخروج عن منهجهم الذي تلقوه من رسول الله على بل جعل جهنم لمن خالفهم في عقائدهم.

قَـَالَ تعَـَالَى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ عَمَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ عَمَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ عَجَمَنَمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ وَسَاءً ].

والمؤمنون آنذاك وقت نزول القرآن هم الصحابة، هؤلاء الرجال الذين لم ولن يشهد التاريخ مثلهم ﴿ جميعًا.

# ٠٦- وأن الله عز وجل أثنى عليهم في آيات كثيرة في القرآن.

وكفى به شرفًا لهم، فوصفهم في عدة آيات بصفات جليلة وأخلاق حميدة، فهم حقًا خير البشر بعد الأنبياء.

11- ونؤمن بأن أفضل الصحابة هم الخلفاء الراشدون الأربعة. وهؤلاء الأربعة قال فيهم رسول الله ﷺ: «عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الْمَهْدِيّينَ الرَّاشِدِينَ، تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا



# بِالنَّوَاجِذِ»<sup>(۱)</sup>.

عن عبد الله بن عمر رَضِيَّ اللهُ عَنهُ، قال: «كُنَّا نُخَيِّرُ بَيْنَ النَّاسِ فِي زَمَنِ النَّابِيِ ﷺ فَنُخَيِّرُ أَبَا بَكْرٍ، ثُمَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ، ثُمَّ عُثْمَانَ بْنَ عَمَرَ الْخَطَّابِ، ثُمَّ عُثْمَانَ بْنَ عَمَّانَ بْنَ الْخَطَّابِ، ثُمَّ عُثْمَانَ بْنَ عَمَّانَ الْخَطَّابِ، ثُمَّ عُثْمَانَ بْنَ عَمَانَ بْنَ الْمُعَالِيْنَ الْمُثَانِ الْمُ

## ٦٢ ـ ونشهد للعشرة بالجنة الذين شهد لهم النبي على بالجنة.

وقد ثبت في أحاديث صحيحة عن رسول الله ﷺ بشارته لكثير من الصحابة ومنهم العشرة، وخصوا بذلك الوصف؛ لأن النبي ﷺ جمعهم في حديث واحد (٣).

قال رسول الله ﷺ: «عَشْرَةٌ فِي الْجَنَّةِ: أَبُو بَكْرٍ فِي الْجَنَّةِ، وَعُمَرُ وَعُمَرُ فِي الْجَنَّةِ، وَعُمْرُ وَأَبُو فِي الْجَنَّةِ، وَعُثْمَانُ وَعَلِيٌّ وَالزُّبَيْرُ وَطَلْحَةُ وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ وَأَبُو عُبَيْدَةَ وَسَعْدُ بِنُ أَبِي وَقَاصٍ». قَالَ: فَعَدَّ هَؤُلَاءِ التِّسْعَةَ وَسَكَتَ عَنِ عُبَيْدَةَ وَسَعُدُ بِنُ أَبِي وَقَاصٍ». قَالَ: الْعَاشِرِ، فَقَالَ الْقَوْمُ: نَنْشُدُكُ اللَّه يَا أَبَا الأَعْوَرِ مَنِ الْعَاشِرُ؟ قَالَ: نَشَدْتُمُونِي بِاللَّهِ، أَبُو الأَعْوَرِ فِي الْجَنَّةِ: أَبُو الأَعْوَرِ هُوَ: سَعِيدُ بْنُ زَيْدِ بْنُ زَيْدِ بْنُ عَمْرُو بْنِ نُفَيْلٍ» (٤).

<sup>(</sup>١) صحيح: تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٦٥٥) وغيره.

<sup>(</sup>٣) انظر: لمعة الاعتقاد لابن قدامة (ص: ١٤٥) بشرح ابن عثيمين.

<sup>(</sup>٤) صحيح: أخرجه الترمذي (٣٧٤٨)، والنسائي في الكبرى (٨١٣٩)، وأحمد (١٨٨/١) وغيرهم.

#### ٣٦ ـ ولا نشهد لأحد أنه من أهل الجنة أو النار.

فمن كان من المسلمين على خير وصلاح ومات على ذلك، نرجو له رحمة الله ونسأل له الجنة، ولا نجزم له بالرحمة، فلا أحد يعلم هل سيرحمه الله أم لا، قال رسول الله عن «لَا تَعْجَبُوا بِعَمَلِ أَحَدٍ، حَتَّى تَنْظُرُوا بِمَ يُخْتَمُ لَهُ»(١).

وكذلك من مات على معصية نصلي عليه (١)، ونرجو له رحمة الله، ولا نشهد له أنه من أهل النار، وقد سبق بيان أن من مات من المسلمين الموحدين على المعاصي حدون الكفر - من غير توبة فهو في مشيئة الله، إن شاء عفا عنه، وإن شاء عذبه بقدر ذنوبه ثم أدخله الجنة برحمته.

#### ٤ ٦ ـ ونحب أهل بيت رسول الله ﷺ.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُهُ تَطْهِيرًا ﴿ إِلْأَحْزَابِ].

والذي يظهر من الآية أنها عامة في جميع أهل البيت من الأزواج (أي زوجات النبي ﷺ) وغير هم (٣).

وسأل الصحابة رسول الله ﷺ كيف نصلى عليك؟ فقال رسول الله

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند (١٢٠/٣) رقم (١٢٢١٤)، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (١٣٣٤).

<sup>(</sup>۱۱۹) انظر: صحیح مسلم (۱۱۹).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير البغوي (٣٥٠/٦)، وتفسير القرطبي (١٧٧/١٤)، وأضواء البيان (٣٥٠/٦) وغير هم.



﴿اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَأَزْوَاجِهِ وَذُرِّيَّتِهِ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَأَزْوَاجِهِ وَذُرِّيَّتِهِ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ» (١).

فنحن نتقرب إلى الله بحبنا لآل بيت رسول الله على.

ولكن حب أهل السنة والجماعة منضبط بضوابط الشرع (كتاب وسننة)، لا إفراط في حبهم فننزلهم منازل الأنبياء أو الملائكة أو نوجب لهم العصمة إلى غير ذلك، ولا نفرط في حبهم كالشيعة الذين سبقًا زوجات النبي و الصحابة، وقد سبق بيان قدر الصحابة هميعًا.

٦- واعلم أن طاعة ولاة الأمور واجبة، ما لم يأمروا بمعصية، فإذا أمروا بمعصية فلا سمع ولا طاعة.

قَــالَ الله تعــالَـى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِى ٱلْأَمْرِ مِنكُرُ ۚ ﴾ [النساء: ٥٩].

وقال رسول الله على: «سَتَكُونُ أُمَرَاءُ فَتَعْرِفُونَ وَتُنْكِرُونَ، فَمَنْ عَرَفَ بَرِئَ، وَمَنْ أَنْكَرَ سَلِمَ، وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ» قَالُوا: أَفَلَا نُقَاتِلُهُمْ؟ قَالَ: «لَا، مَا صَلَّوْا» (١).

٦٦- والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجب شرعي.

كلُّ بحسب استطاعته، شرط أن لا يترتب على إزالة المنكر ما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٦٩)، ومسلم (٤٠٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۲۳-۱۸۰۶).

هو أنكر منه، ولا يسقط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عن العبد إلا إذا قام به غيره.

وإنما يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر من كان عالمًا بما يأمر وينهى، أو تكون محرمات مشهورة معلومة للمسلمين؛ كتحريم الخمر، والسرقة، والزنا، والكذب، والغيبة، والنميمة، وغيرها.

وكوجوب الصلاة، والصيام، والزكاة، وغير ذلك.

وكل ذلك بالرفق واللين، فهو أقرب لحصول المطلوب.

قال الإمام الشافعي رحمه الله: من وعظ أخاه سرًا فقد نصحه وزانه، ومن وعظه علانية فقد فضحه وشانه (١).

## وأدلة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر كثيرة، منها:

قوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۖ وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ ٱلْكِتَٰبِ لَكَانَ خَيْرًا لِهُمْ قُونَ عَنِ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَكْتَرُهُمُ ٱلْفَسِقُونَ شَ ﴿ [آل عمران].

و قال رسول الله ﷺ: ﴿مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرْهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ ﴾ (٢).

فإذا قمت بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالشروط التي ذكرناها، ولم يُستجاب لك، فلا تضرك مخالفة العاصي، قال تعالى: ﴿عَلَيْكُمْ أَنفُكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهۡتَكَيْتُمْ ﴾ [المائدة:

<sup>(</sup>١) راجع شرح مسلم للإمام النووي (١/١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (٤٩).



• ١٠]، وقال: ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزُرَ أُخُرَيُّ ﴾ [الإسراء: ١٥]، وقد تكررت الآية في القرآن.

٧٦- ونتولى من يحبه الله تعالى ورسوله، ونعادي من يعادي الله ورسوله.

قال تبارك وتعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيآهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

والولاية: هي المحبة والنصرة والإكرام.

ولن تجد حلاوة للدين والعبادات والأخلاق والمعاملات بين الناس إلا إذا أحببت الله ورسوله، ولذلك تجد أكثر المسلمين الآن أعرضوا عن الدين؛ لأنهم لم يذوقوا حلاوته، ولو ذاقوا حلاوة الطاعة ما أعرضوا.

قال رسول الله ﷺ: «ثَلاَثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلاَوَةَ الإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءَ لاَ يُحِبُّهُ إِلَّا لِللهِ، وَأَنْ يَكُورَهُ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ كَمَا يَكُرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّالِ»(١).

٦٨ والمعاداة لأعداء الله ورسوله واجبة، ولا يترتب على هذه العداوة أذى من قتل أو سرقة أو أخذ مال بغير حق، كل ذلك حرام.

قَالَ تعالى: ﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُونَ مَنْ حَادَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٦)، ومسلم (٤٣).

ومع ذلك أمرنا ربنا تبارك وتعالى ونبينا ﷺ ببرهم والإحسان اليهم، ما لم يقاتلوا أو يؤذوا المسلمين.

أي: لا ينهاكم الله عن الإحسان والبر والصلة للمشركين الذين لم يقاتلوكم بسبب إسلامكم ولم يخرجوكم من دياركم، وأن تعدلوا بينهم وتعطوهم ما لهم من حق عليكم ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ اللّه الذين يعدلون في أنفسهم وأهليهم وإن كانوا كفرة.

ولما نهى في أول السورة عن اتخاذ المسلمين الكفار أولياء وقطع المودة بينهم وبينهم، توهم بعضهم أن برهم والإحسان إليهم من الموالاة والمودة، فبيَّن الله سبحانه أن ذلك ليس من الموالاة المنهي عنها، وأنه لم ينه عن ذلك، بل هو من الإحسان الذي يحبه الله ويرضاه، وكتبه على كل شيء (١).

وقال رسول الله ﷺ: «مَنْ قَتَلَ نَفْسنًا مُعَاهَدًا لَمْ يَرِحْ رَائِحَةَ الجَنَّةِ، وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا» (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (۲۰/۱۳) ط. ابن رجب، وتيسير الكريم الرحمن (ص: ۸۰۵)، وتفسير القرطبي (۸/۱۸)، وأحكام أهل الذمة لابن القيم (۲۰۲/۱).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۲۹۱۶).



## ٩٦- ونؤمن أن اليوم الآخر آتٍ لا ريب في ذلك.

أي: ما توعدون لصدق، وإن الحساب والثواب والعقاب لواجب، والله مجاز عباده بأعمالهم (١).

# ٧٠ ونؤمن بالأشياء التي ستقع قبل يوم القيامة والأشياء التي ستقع يوم القيامة.

كأشراط وعلامات الساعة، والموت، وفتنة القبر، والنفخ في الصور، والبعث من القبور، والحشر، والموقف، والعرض، والحساب، ونشر الصحف، والميزان، ورؤية المؤمنين ربهم، والقصاص، والشفاعة، والحوض، والمرور على الصراط، وقنطرة المظالم، والجنة والنار، وذبح الموت، وغير ذلك مما جاء في كتاب ربنا وسنة نبينا ، ونذكر كل ذلك بشيء من التقصيل:

## ١٧- نؤمن بأشراط الساعة الكبرى وهي عشر آيات.

والأشراط: جمع شرط وهو العلامة، والمراد بالساعة يوم القيامة، فأشراط الساعة هي العلامات الدالة على قرب يوم القيامة.

قال الله تعالى: ﴿ فَهَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْتِيَهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَآءَ أَشَرَاطُهَا ﴾ [محمد: ١٨].

وقال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّهَا لَنْ تَقُومَ حَتَّى تَرَوْنَ قَبْلَهَا عَشْرَ آياتٍ

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٢١/٤٨٥).



- فَذَكَرَ - الدُّخَانَ، وَالدَّجَالَ، وَالدَّابَّةَ، وَطُلُوعَ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا، وَلَدُورَ وَمَأْجُوجَ، وَثَلَاثَةَ خُسُوفٍ: وَتُرُولَ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ، وَيَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ، وَثَلَاثَةَ خُسُوفٍ: خَسْفٌ بِالْمَشْرِقِ، وَخَسْفٌ بِجَزِيرَةِ الْعَرَبِ، وَخَسْفٌ بِجَزِيرَةِ الْعَرَبِ، وَآخِرُ ذَلِكَ نَارٌ تَخْرُجُ مِنَ الْيَمَنِ، تَطْرُدُ النَّاسَ إلَى مَحْشَرِهِمْ (١).

## ٧٧- واعلم أنه لا يعلم أحد متى تقوم الساعة.

ولا رسول الله ﷺ -الذي هو أفضل الخلق- فالله تعالى لم يخبره بموعد قيام الساعة.

قَــالَ الله تعــالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ [لقمان: ٣٤]، وقال: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّيٍ لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلَّا هُوَ ﴾ [الأعراف: ١٨٧].

## ٧٣ ونؤمن بفتنة القبر والبرزخ، ونعيم القبر وعذابه.

الفتنة: هي الامتحان والاختبار، والبرزخ: الحاجز بين الشيئين من وقت الموت إلى يوم القيامة (٣).

والبرزخ: أعم من القبر؛ لأن البرزخ يراد به ما بين موت الإنسان إلى قيام الساعة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٠١) وغيره.

<sup>(</sup>٢) انظر: تيسير الكريم الرحمن (ص: ٣١١) باختصار.

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط (ص: ٢٢٦).

فليس كل من مات دفن في قبر، فبعض الناس يموت في البحر ويأكله الحوت، ولا يبقى من بدنه شيئًا فهذا لم يُقبر، وفي بعض البلاد إذا مات الإنسان حرقوه وسحقوه حتى يصير ترابًا، فيوضع في زجاجة، فهذا ليس له قبر.

ولكن هو في البرزخ، والكل سوف يُسأل، سواء دفن في قبر أم لم يدفن، ويستثنى من سؤال القبر شهيد المعركة والمرابط في سبيل الله وغير هما ممن استثناهم الشرع.

يسأل العبد ملكان حين يوضع في قبره عن ربه، وعن نبيه، وعن دينه.

قال رسول الله ﷺ: ﴿وَيَأْتِيهِ مَلَكَانِ فَيُجْلِسَانِهِ فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: دِينِيَ الْإسْلَامُ، وَيَقُولَانِ لَهُ: مَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: دِينِيَ الْإسْلَامُ، فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا هِذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ؟ ﴾ قَالَ: ﴿فَيَقُولُ: هُوَ وَلَانِ لَهُ عَنَ وَمَا يُدْرِيكَ؟ فَيَقُولُ: قَرَأْتُ كِتَابَ اللهِ فَآمَنْتُ رَسُولُ اللهِ ﷺ، فَيَقُولَانِ: وَمَا يُدْرِيكَ؟ فَيَقُولُ: قَرَأْتُ كِتَابَ اللهِ فَآمَنْتُ رَسُولُ اللهِ عَنَّ وَجَلَّ: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللّهُ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ بِهِ وَصَدَقْتُ ، فَذَلِكَ قَوْلُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللّهُ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ إبراهيم: ٢٧] الْآيَةُ ، قَالَ: ﴿ فَيُثَادِي مُنَادِ مِنَ السَّمَاءِ: أَنْ قَدْ صَدَقَ وَبِدِي ، فَأَفْرِ شُنُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ ، وَافْتَحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجَنَّةِ ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ ، وَأَفْتِحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجَنَّةِ ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ ، وَأَفْتِحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجَنَّةِ ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ ، وَأَفْتِحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجَنَّةِ ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ ، وَأَفْتِحُوا لَهُ بَابًا إِلَى الْجَنَّةِ ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ » (١).

وأما الكافر والمنافق فلا يستطيع الرد، فيفرش له فرش من النار، ويلبس ثياب من نار، ويضيق عليه قبره حتى تختلف

<sup>(</sup>۱) جزء من حدیث أخرجه الإمام أحمد (1/4/7، 1/4/7)، وأبو داود (1/4/7).



أضلاعه، إلى غير ذلك من ألوان العذاب(١)، أعاذنا الله تعالى.

## ٤ ٧- ونؤمن بالنفخ في الصور والبعث من القبور.

والصور: كهيئة البوق، قاله مجاهد (١)، يُنفخ فيه فيفزع ويصعق كل من في السموات والأرض من مخلوقات، إلا ما شاء الله تعالى ألا يُصعق.

ثم ينفخ فيه مرة أخرى وهي نفخة البعث، فيبعث الخلق ويقوم الناس من القبور للحساب.

قال تعالى: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ أَن لَن يُبْعَثُواْ قُلْ بَكَى وَرَبِّى لَتُبُعَثُنَّ ثُرُّ لَتُنَبَّوُنَّ بِهَا عَمِلْتُمْ وَوَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ۞ [التغابن].

قَـالَ الله تعـالَى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَن فِي ٱلْآَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ثُوَ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ۞ ﴿ الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ثُوَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ۞ ﴿ الْأَمْرِ].

وقال: ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ۞﴾ [يس].

قال الإمام البغوي رحمه الله: ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ ﴾ وهي النفخة الأخيرة، نفخة البعث، وبين النفختين أربعون سنة (٣)، ﴿فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ ﴾ يعني: القبور ... ﴿إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ۞ يخرجون من

<sup>(</sup>١) انظر الحديث السابق بطوله.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرطبي (١٣/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح البخاري (٤٨١٤)، ومسلم (٢٩٥٥).

القبور أحياء، ومنه قيل للولد: نسل لخروج من بطن أمه (١).

#### ٥٧- والإيمان بالحشر وصفته.

ومعنى الحشر، أي: الجمع، فالله تعالى يجمع الخلائق يوم القيامة لحسابهم.

قال تعالى: ﴿قُلَ إِنَّ ٱلْأَوَّلِينَ وَٱلْآخِرِينَ ۞ لَمَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَتِ يَوْمِ مَعْلُومِ ۞﴾ [الواقعة].

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ يَوْمَ خَصُّرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَانِ وَفَادًا ۞ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّرَ وِرُدًا ۞ (مريم].

وعن عائشة رَضَيَّلَهُ عَهَا زوج النبي على قالت: سمعت رسول الله على يقول: «يُحْشَرُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حُفَاةً عُرَاةً غُرْلًا» قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ النِّسَاءُ وَالرِّجَالُ جَمِيعًا يَنْظُرُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ، قَالَ على: «يَا عَائِشَةُ الْأَمْرُ أَشَدُ مِنْ أَنْ يَنْظُرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ» (٢).

## ٧٦- نؤمن بالوقوف للحساب يوم القيامة.

وهذا اليوم مقداره خمسون ألف سنة، يقوم الخلق فيه لرب العالمين ليحاسبهم (الإنس والجن).

قال تعالى: ﴿ نَعَرُجُ ٱلْمَلَنِكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَ مَسْيِنَ أَلْفَ سَنَةِ ۞ ﴿ [المعارج] ، وقال: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَنَبِكَةُ صَفًا لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ۞ ﴿ [النبأ] ، وقال:

<sup>(</sup>١) معالم التنزيل للبغوي (٧٨٧/٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۲۸۵۹).



﴿ سَنَفَرُغُ لَكُو أَيُّهَ ٱلنَّقَلَانِ ۞ [الرحمن]، أي: الإنس والجن، وغيرها من الآيات، وهي كثيرة.

وقال رسول الله ﷺ: ﴿يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ [المطففين]، قال: «يَقُومُ أَحَدُهُمْ فِي رَشْحِهِ إِلَى أَنْصَافِ أَذُنيهِ»(١)، أي: أن الإنسان يغرق في عرقه حتى يصل عرقه إلى أذنيه من شدة الخوف والتعب.

وقال ﷺ: «يَعْرَقُ النَّاسُ يَوْمَ القِيَامَةِ حَتَّى يَذْهَبَ عَرَقُهُمْ فِي الأَرْضِ سَبْعِينَ ذِرَاعًا، وَيُلْجِمُهُمْ حَتَّى يَبْلُغَ آذَانَهُمْ»(٢).

### ٧٧ والإيمان بالعرض والحساب ونشر الصحف.

ما من أحد إلا ستعرض أعماله على الله عز وجل، وما من أحد إلا سيكلمه الله ليس بينه وبين الله ترجمان أو أحد يدافع عنه، وما من أحد إلا سيحاسبه الله، وستنشر الصحائف التي كتبت فيها الملائكة أعمال العباد، فالسعيد من يأخذ كتابه بيمينه، والشقي من يأخذ كتابه بشماله.

قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنَ أُونَى كِتَبَهُ وَ بِيَمِينِهِ عَنَقُولُ هَاَؤُمُ ٱقْرَءُواْ كَتَبِيَهُ ۞ الله قوله: ﴿ وَأَمَّا مَنَ أُونَى كِتَبَهُ وَ بِشِمَالِهِ عَنَقُولُ يَلَيْتَنِي لَوَ أُوتَ كِتَبِيهُ ۞ وَلَوْ الْحَقَةُ ]. أَذِرِ مَا حِسَابِيَهُ ۞ يَلَيْتَهَا كَانَتِ ٱلْقَاضِيَةَ ۞ [الحاقة].

وقال الله جل ثناؤه: ﴿ يَوْمَ إِذِ تُعُرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُمْ خَافِيَةٌ ۞

<sup>(1)</sup> أخرجه البخار (298)، ومسلم (٢٨٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٥٣٢)، ومسلم (٢٨٦٣).

#### [الحاقة]

أما دليل نشر الصحف من الكتاب، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلصُّحُفُ نُشِرَتُ ۞ [التكوير].

وقال: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ ۗ ۞ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞ وَيَنقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُورًا ۞ وَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِتَابَهُ وَرَآءَ ظَهْرِهِ ۞ فَسَوْفَ يَدْعُواْ نُبُورًا ۞﴾ [الانشقاق].

### ٧٨ و الإيمان بالميزان، وأن أعمال العباد توزن.

قد أخبر الله تعالى أن الموازين توضع يوم القيامة لوزن أعمال العباد.

قال الله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتُ مَوَزِينُهُ ﴿ فَهُو فِي عِيشَةِ رَّاضِيةِ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتَ مَوَزِينُهُ ﴿ فَأُمُّهُ مَا هِيهُ ۞ وَمَا أَدْرَيْكَ مَا هِيهُ ۞ وَمَا أَدْرَيْكَ مَا هِيهُ ۞ فَارُّ حَامِيةٌ ۞ وَمَا أَدْرَيْكَ مَا هِيهُ ۞ فَارُ حَامِيةٌ ۞ وَمَا أَدْرَيْكَ مَا هِيهُ ۞ فَارُ حَامِيةٌ ۞ وَالقارعة].

وقال: ﴿ فَهَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ وَهَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ضَيْرًا يَرَهُ وَهَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ضَيَرًا يَرَهُ وَهَ ﴾ [الزلزلة].

وقال رسول الله ﷺ: «كَلِمَتَانِ خَفِيفَتَانِ عَلَى اللِّسَانِ، ثَقِيلَتَانِ فِي المِيزَانِ، حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ: سنُبْحَانَ اللهِ العَظِيمِ، سنُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ» (١).

وأما الكفار، فقد قال الله تعالى في شانهم: ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ اللهِ تَعَالَى فَي شَانَهُم: ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقَيْمَةِ وَزُنَا ۞ ﴿ [الكهف].

\_

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٠٦، ٦٦٨٢)، ومسلم (٣١ - ٢٦٩٤).



وقال رسول الله ﷺ: «إنَّهُ لَيَاْتِي الرَّجُلُ الْعَظِيمُ السَّمِينُ يَوْمَ الْقِيامَةِ، لَا يَزِنُ عِنْدَ اللهِ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ، اقْرَءُوا: ﴿ وَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَزُنَا فَ ﴾ [الكهف]» (١).

فالأعمال الصالحة التي عملها الكافر في الدنيا -من اختراعات نفعت البشر، أو مساعدة الناس بالمال، أو غير ذلك من أعمال كان يريد بها الدنيا ومتعها الفانية لا يريد بها الآخرة - فالله جل جلاله يكرمه ويعطيه في الدنيا من أصناف النعم بقدر ما قدم من خير للناس، فيعطيه مالًا، جمالًا، صحةً، أو لادًا، شهرةً، حب الناس، إلى غير ذلك من متاع الحياة الدنيا، فلا يظلم الله تعالى أحدًا.

قــال الله جــل ذكــره: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَتَهَا نُوَقِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ۞ [هود: ١٠].

#### ٧٩ ونؤمن بالقصاص.

وهذا من كمال عدل الله تعالى، أن يقتص للمظلوم من الظالم، فيأخذ المظلوم من حسنات الظالم بقدر ما ظلمه، فإذا فنيت حسنات الظالم وبقي للمظلوم حق، أُخذ من سيئات المظلوم وأضيفت إلى سيئات الظالم ثم يلقى في النار.

فاحذر من ظلم العباد بأخذ أموالهم، أو التكلم في أعراضهم، احذر من الغيبة والنميمة وسب ولعن المسلمين، وغير ذلك من أفعال أو أعمال تكون سببًا في ذهاب حسناتك إلى من ظلمتهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٧٢٩)، ومسلم (٢٧٨٥).

قَـال تعـالى: ﴿ وَٱللَّهُ يَقْضِى بِٱلْحَقِّ ﴾ الآيــة [غـافر: ٢٠]، وقـال: ﴿ وَقُضِىَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞ ﴾ [الزمر: ٢٩].

وقال رسول الله ﷺ: «اتَّقُوا الظُّلْمَ، فَإِنَّ الظُّلْمَ ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(١).

وقال النبي ﷺ: «مَنْ كَانَتْ لَهُ مَظْلَمَةٌ لِأَخِيهِ مِنْ عِرْضِهِ أَقْ شَيْءٍ، فَلْيَتَحَلَّلُهُ مِنْهُ اليَوْمَ، قَبْلَ أَنْ لاَ يَكُونَ دِينَارٌ وَلاَ دِرْهَمٌ، إِنْ كَانَ لَهُ عَمَلٌ صَالِحٌ أُخِذَ مِنْهُ بِقَدْرِ مَظْلَمَتِهِ، وَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَهُ حَسَنَاتٌ أُخِذَ مِنْ سَيَئَاتٍ صَاحِبِهِ فَحُمِلَ عَلَيْهِ» (١).

أي: يطلب ممن ظلمه أن يسامحه ويعفو عنه، وإن كانت المظلمة مادية -مالًا، أرضًا- أو غيرها ردها له، ولا بد من ذلك.

#### ٨٠ ونؤمن بالحوض والشرب منه.

قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكَوْثَرِ ١ ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكَوْثُرِ].

الكوثر نهر في الجنة أعطاه الله للنبي ﷺ، ماؤه يصب في الحوض، ويطلق على هذا الحوض الكوثر لكونه يمد منه المناه المناه

قال رسول الله ﷺ: «بَيْنَمَا أَنَا أَسِيرُ فِي الجَنَّةِ، إِذَا أَنَا بِنَهَرٍ، حَافَتَاهُ قِبَابُ الدُّرِ المُجَوَّفِ، قُلْتُ: مَا هَذَا يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: هَذَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۵۱ - ۲۵۷۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٤٤٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: صحیح مسلم (۲۳۰۱)، (۳۳- ۲۳۰۰).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري (١١/ ٤٧٤) بتصرف يسير.



الكَوْثَرُ، الَّذِي أَعْطَاكَ رَبُّكَ، فَإِذَا طِينُهُ - أَوْ طِيبُهُ - مِسْكُ أَذْفَرُ (١). وقد سبق بيان أنه ﷺ في رحلة الإسراء والمعراج دخل الجنة، ورأى النار.

وقال رسول الله ﷺ -في وصف الحوض-: «مَاؤُهُ أَبْيَضُ مِنَ اللَّبَنِ، وَرِيحُهُ أَطْيَبُ مِنَ المِسْكِ، وَكِيزَانُهُ كَنُجُومِ السَّمَاءِ، مَنْ شَرِبَ اللَّبَنِ، وَرِيحُهُ أَطْيَبُ مِنَ المِسْكِ، وَكِيزَانُهُ كَنُجُومِ السَّمَاءِ، مَنْ شَرِبَ مِنْهَا فَلاَ يَظْمَأُ أَبَدًا» (٢).

١٨- ونؤمن بالمرور على الصراط وهو جسر فوق النار.

معنى الصراط: أي الطريق، فالصراط جسر ممدود فوق نار جهنم.

قَالَ الله تعالى: ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَّقُضِيًّا ﴿ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَّقُضِيًّا ﴿ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وقال أبو سعيد الخدري الصحابي الجليل رَضِّالِللهُ عَنْهُ: «بلغني أن الجسر أدق من الشعرة، وأحدُّ من السيف» (٣)، يمر عليه كل البشر، وعليه خطاطيف من حديد تخطف الكفار والمنافقين فيسقطون في النار، وينجي الله المؤمنين، أما عصاة المسلمين فبعضهم يسقط في النار ثم يخرجون منها إما بالشفاعة أو بإنهاء مدة العقوبة في النار، وأول من يمر على الصراط النبي على والمؤمنون.

قال رسول الله ﷺ: ﴿وَيُضْرَبُ الصِّرَاطُ بَيْنَ ظَهْرَيْ جَهَنَّمَ، فَأَكُونُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٥٨١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٥٧٩)، ومسلم (٢٢٩٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٧١/١) موقوفًا على أبي سعيد رَضَوَلِتَهُ عَنْهُ.

أَنَا وَأُمَّتِي أَوَّلَ مَنْ يُجِيزُهَا، وَلاَ يَتَكَلَّمُ يَوْمَئِذٍ إِلَّا الرُّسُلُ، وَدَعْوَى الرُّسُلُ، وَدَعْوَى الرُّسُلِ يَوْمَئِذٍ: اللَّهُمَّ سَلِّمْ ﴿().

ويُعطى كل إنسان نورًا على الصراط على قدر عمله، وتكون سرعة المرور على الصراط على قدر هذا النور.

أما النور، فقد قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ فُرُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِم ۗ [الحديد: ١٢].

قال ابن مسعود الصحابي الجليل رَضَّالِلَهُ عَنْهُ في قوله تعالى: ﴿ يَسْعَىٰ فُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِم ﴾، قال: ﴿ عَلَى قَدْرِ أَعْمَالِهِمْ يَمُرُّونَ عَلَى الصِّرَاطِ، مِنْهُمْ مَنْ نُورُهُ مِثْلُ الْجَبَلِ، وَمِنْهُمْ مَنْ نُورُهُ مِثْلُ النَّخْلَةِ، وَأَدْنَاهُمْ نُورًا مَنْ نُورُهُ فِي إِبْهَامِهِ يَتَّقِدُ مَرَّةً وَيُطْفَأُ أُخْرَى ﴾ (١).

٢ - والإيمان بالجنة والنار، وأنهما مخلوقتان الآن، وأنهما باقيتان ولا تفنيان أبدًا.

الجنة دار النعيم الدائم للأبرار المتقين، يتنعم المؤمن فيها بجسده وروحه، من دخلها لا يصيبه الكبر ولا يمرض ولا يموت، فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت، ولا خطر على بال أحد.

أما أدلة وجود الجنة والنار الآن، فهي كثيرة، منها:

قول الله تعالى في الجنة: ﴿ أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ إِلَا عَمران]، وقال في النار: ﴿ أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة].

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري (٧٤٣٧)، ومسلم (١٨٢)، (٢١٦-١٩١).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسیر ابن کثیر (۲/۱۳).



وقال رسول الله ﷺ: ﴿أَحَدَكُمْ إِذَا مَاتَ عُرِضَ عَلَيْهِ مَقْعَدُهُ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيّ، إِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ فَمِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ، وَإِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الغَشِيّ، إِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ فَمِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ، وَإِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ، فَيُقَالُ: هَذَا مَقْعَدُكَ حَتَّى يَبْعَثَكَ اللهُ يَوْمَ القَيَامَةِ» (١).

# ٨٣ ونؤمن إيمانًا جازمًا برؤية المؤمنين ربهم تبارك وتعالى في الآخرة.

وهذه أعظم نعمة على الإطلاق، فهي أعظم من الجنة وما فيها من ألوان وأصناف النعيم، فأحب شيء إلى المؤمن رؤية ربه عز وجل.

قال الله تعالى ذكره: ﴿ وُجُوهٌ يَوَمَبِذِ نَاضِرَ ﴿ وَ إِلَى رَبِهَا نَاظِرَةٌ ۞ [القيامة]، فجمع الله لأهل الجنة بين الجمال الظاهر وهو نضارة الوجوه، وجمال الباطن وهو رؤية ربهم، فلا أجمل ولا أعظم ولا أحلى ولا أنعم للقلب من النظر إلى الله تعالى (٢).

وقال الله عز وجل: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ ٱلْحُسَّنَىٰ وَزِيَادَةً ۗ ﴾ [يونس: ٢٦].

قال أهل التفسير: للذين أحسنوا عبادة الله في الدنيا الحسنى، وهي الجنة، وزيادة: وهي النظر إلى وجه الله الكريم وسماع كلامه والفوز برضاه (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٣٧٩)، ومسلم (٢٨٦٦).

<sup>(</sup>٢) ملتقط من تفسير السعدي (ص: ٣٦٢) بتصرف.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير البغوي (١٣٠/٤)، وجامع البيان (١٥٥/١)، وتفسير ابن كثير (٣) (٢٦/٤)، وتيسير الكريم الرحمن (ص: ٣٦٢)، وغيرها.

وعن جرير رَضَيَّلِكُ عَنْهُ، قال: كُنَّا عِنْدَ النَّبِيِّ هُ فَنَظَرَ إِلَى القَمَرِ لَيْلَةً - يَعْنِي البَدْرَ - فَقَالَ: «إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ، كَمَا تَرَوْنَ هَذَا القَمَر، لَيْلَةً - يَعْنِي البَدْرَ - فَقَالَ: «إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ، كَمَا تَرَوْنَ هَذَا القَمَر، لاَ تُضَامُونَ فِي رُوْيَتِهِ» (١).

والمعنى: إنكم كما ترون القمر ليلة البدر، أي: ليلة أربع عشرة عندما يكون القمر مكتملاً، فالكل يراه في السماء بلا مشقة وهو تشبيه للرؤية بالرؤية، لا المرئي بالمرئي أي: أن النبي أن النبي أن رؤية ربنا تعالى يوم القيامة وفي الجنة ستكون ميسرة بلا مشقة؛ كرؤيتنا للقمر ليلة البدر بلا مشقة.

وقال النبي ﷺ: «فَيَكْشِفُ الْحِجَابَ، فَمَا أُعْطُوا شَيْئًا أَحَبَّ إِلَيْهِمْ مِنَ النَّظَرِ إِلَى رَبِّهِمْ عَزَّ وَجَلَّ»(٢).

أما الكفار فلا يرون الله تعالى، قال الله عز وجل في الكفار: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِهِمْ يَوْمَهِذِ لَّمَحْجُوبُونَ ۞ [المطففين].

٤٨- ونؤمن بالشفاعة.

والشفاعة يوم القيامة ثابتة للأنبياء والرسل والملائكة والشهداء والصالحين، وهم يشفعون عند الله ويسألونه الخير للعباد.

واعلم أن الشفاعة لله وحده، ولا تكون إلا بشرطين:

الأول: الإذن من الله عز وجل، قال تعالى: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا مِن الله عِنْ بَعْدِ عِندَهُ وَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ البقرة: ٥٠٠]، وقال: ﴿مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٥٤)، ومسلم (٦٣٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱۸۱).



إِذْنِهِ ۚ ﴾ [يونس: ٣]، وغير ها من الآيات.

الثاني: رضى الله عن المشفوع فيه، والله لا يرضى إلا عن الموحدين المخلصين، قال تعالى: ﴿وَكَم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْءًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى آ﴾ والنجم].

فالشفاعة لا تكون لكافر بإخراجه من النار ودخوله الجنة، قال تعالى في الكافرين: ﴿مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمِ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ۞﴾ [غافر]، وقال عنهم: ﴿فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّفِعِينَ ۞﴾ [المعثر].

ويقول الإمام الشنقيطي رحمه الله في الآية: إن الكفار لا تنفهم شفاعة الشافعين؛ كما أن فيها إثبات الشفاعة للشافعين، ومفهوم كونها لا تنفع الكفار أنها تنفع غير هم(١).

وقال رسول الله ﷺ: «فَيَقُولُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: شَفَعَتِ الْمَلائِكَةُ، وَشَفَعَ النَّبِيُّونَ، وَشَفَعَ الْمُؤْمِثُونَ، وَلَمْ يَبْقَ إِلَّا أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ، فَيُعْبِضُ قَبْضَةً مِنَ النَّارِ، فَيُخْرِجُ مِنْهَا قَوْمًا لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قَطُّ قَدْ عَادُوا حُمَمًا، فَيُلْقِيهِمْ فِي نَهَرٍ فِي أَفْوَاهِ الْجَنَّةِ يُقَالُ لَهُ: نَهَرُ الْحَيَاةِ» عَادُوا حُمَمًا، فَيُلْقِيهِمْ فِي نَهَرٍ فِي أَفْوَاهِ الْجَنَّةِ يُقَالُ لَهُ: نَهَرُ الْحَيَاةِ» عَادُوا حُمَمًا، فَيُلْقِيهِمْ فِي نَهرٍ فِي أَفْوَاهِ الْجَنَّةِ يُقَالُ لَهُ: نَهرُ الْحَيَاةِ» إلى قوله: «يَعْرِفُهُمْ أَهْلُ الْجَنَّةِ هَوُلُاءِ عُتَقَاءُ اللهِ الَّذِينَ أَدْخَلَهُمُ اللهُ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ عَمَلِ عَمِلُوهُ، وَلَا خَيْرِ قَدَّمُوهُ» (٢).

عادوا حممًا: أي احترقوا في النار حتى صاروا كالفحم.

<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٣٦٧/٨).

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث أخرجه البخاري (٧٤٣٩)، ومسلم (١٨٣).

# ٥٨- ونؤمن بالشفاعة العظمى وهي المقام المحمود الذي ذُكر في القرآن لنبينا ﷺ:

قال تعالى: ﴿عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحْمُودًا ﴿ ﴾ [الإسراء]، يشفع النبي ﷺ للناس مما هم فيه من أهوال يوم القيامة، فيسأل الله تعالى أن يفصل ويحكم بين الناس، ففي هذا اليوم يبلغ الناس من الغم والهم والكرب ما لا يطيقون، وما لا يتحملون، فيأتون الأنبياء: آدم، ثم نوحًا، ثم إبراهيم، ثم موسى، ثم عيسى ابن مريم، وكلهم يقولون: نفسي نفسي إلى أن ينتهوا إلى نبينا ﷺ، فيأتي فيسجد تحت عرش الرحمن، فيفتح الله له من أنواع الثناء والحمد ما لم يكن يعلمها من قبل، حتى يُقال له: ﴿ ارْفَعْ رَأُسَكَ، وَسَلْ تُعْطَهُ، وَاشْفَعْ يَعْلَمُهُ وَاشْفَعْ ﴾ (١)، وغيرها من أنواع الشفاعة الخاصة بنبينا ﷺ.

٨٦ و نؤمن بذبح الموت بين الجنة والنار، والله على كل شيء قدير.

قال رسول الله ﷺ: «إِذَا صَارَ أَهْلُ الجَنَّةِ إِلَى الجَنَّةِ، وَأَهْلُ النَّارِ، إِلَى النَّارِ، ثُمَّ يُذْبَحُ، ثُمَّ إِلَى النَّارِ، ثِمَّ يُذْبَحُ، ثُمَّ يُنَادِي مُنَادِ: يَا أَهْلَ الجَنَّةِ لاَ مَوْتَ، وَيَا أَهْلَ النَّارِ لاَ مَوْتَ، فَيَزْدَادُ أَهْلُ النَّارِ لاَ مَوْتَ، فَيَزْدَادُ أَهْلُ النَّارِ لاَ مَوْتَ، فَيَزْدَادُ أَهْلُ النَّارِ كَزْنَا إلَى خُرْنِهِمْ () وَيَـزْدَادُ أَهْلُ النَّارِ حُزْنَا إلَى خُرْنِهِمْ () حُرْنِهمْ () .

<sup>(</sup>۱) انظر: صحیح البخاري (۳۳٤، ۳۳٤، ۲۰۱۵، ۲۰۱۰، ۲۰۱۰)، ومسلم (۱۹۲، ۱۹۳، ۱۹۶)، وغیرها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٥٤٨)، ومسلم (٢٨٥٠).



٨٧ واعلم أن الله يقبل التوبة من جميع الناس ما لم تطلع الشمس من مغربها، وما لم تبلغ الروح الحلقوم عند رؤية ملك الموت.

والتوبة واجبة على جميع العباد، قال تعالى: ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُوْ ثُرَّ تُوبُوَاْ إِلَيْهِ ﴾ [هـود: ٣]، وقـال تعـالى: ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا ﴾ [النور: ٣١].

ومن رحمة الله تعالى أن دعا جميع الناس إلى التوبة -العاصى والمنافق والكافر - مع عظم ذنوبهم، ومن كرمه ولطفه ووده أن وعدهم بمغفرة ما سبق من معاصى وكفر، قال تعالى: ﴿ قُل لِلَّذِينَ كَا فَدُ سَلَفَ ﴾ [الأنفال: ٣٨].

وقال رسول الله ﷺ: ﴿أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ الْإِسْلَامَ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهُ؟»(¹).

ولا تنفع التوبة ولا تقبل إذا طلعت الشمس من مغربها.

قال رسول الله ﷺ: «لاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا، فَإِذَا طَلَعَتْ وَرَآهَا النَّاسُ آمَنُوا أَجْمَعُونَ، وَذَلِكَ حِينَ لاَ يَنْفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا» ثُمَّ قَرَأَ هَذِهِ الآيةَ (٢).

وإذا رأى العبد ملك الموت فلا توبة له.

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ

أخرجه مسلم (۱۲۱).

<sup>(</sup>٢) صحيح: تقدم تخريجه.

بِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبِ فَأُوْلَنَبِكَ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيهً النساء [.

قال ابن كثير رحمه الله: إنما يتقبل الله التوبة ممن عمل السوء بجهالة، ثم يتوب ولو قبل معاينة الملك لقبض روحه قبل الغرغرة. وشروط التوية:

إن التوبة واجبة من كل ذنب، فإن كانت المعصية بين العبد وبين الله تعالى لا تتعلق بحق الناس، فلا بد من ثلاثة شروط:

الأول: أن يترك المعصية؛ لأن معنى التوبة: الرجوع من معصية الله إلى طاعته.

الثاني: أن يندم على فعل المعاصي؛ لأن الندم يجعله يصدق في توبته فلا يعود للذنب.

الثالث: أن يعزم أن لا يعود إليه أبدًا، فإن فقد شرط من الثلاثة لا تصح توبته.

فإن كانت تتعلق بحق إنسان فيضاف إلى هذه الشروط الثلاثة شرط رابع، وهو رد الحقوق لأصحابها، فإن كان مالاً رده إليه، وإن كان غيبة أو نميمة أو قذفًا لعرضه أو عرض أهله، وما أشبه ذلك، طلب منه أن يعفو عنه وأن يسامحه (١).

\_

<sup>(</sup>١) راجع شروط التوبة النصوح: مدارج السالكين (٢٨١/١) وما بعدها.



#### ٨٨ ـ ونؤمن بالقضاء والقدر.

والقضاء: هو حكم الله تعالى، والقدر: ما قدره سبحانه وتعالى من أمور (١)، نؤمن بعلم الله تعالى، وأنه علم كل شيء عن خلقه قبل أن يخلقهم، وأن علمه محيط بكل شيء، لا يخفى عليه شيء، ﴿فَإِنَّهُ وَيَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى ۞ [طه]، ونؤمن بأن الله كتب كل شيء في اللوح المحفوظ قبل خلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة ﴿أَلَمْ تَعَلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِى ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ ۞ [الحج]، كتاب: أي اللوح المحفوظ، قاله ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ ۞ [الحج]، كتاب: أي اللوح المحفوظ، قاله البغوي، وغيره.

قال رسول الله ﷺ: «كَتَبَ اللهُ مَقَادِيرَ الْخَلَائِقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ، قَالَ: وَعَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ»(٢).

نؤمن بأن الله تعالى يفعل ما يشاء، ولا يكون شيء في العالم إلا بإرادته ولا يخرج عن تقديره ولا تدبيره.

فالله تعالى خلق الخلق وأفعالهم، وقدر أرزاقهم وآجالهم، يهدي من يشاء برحمته، ويضل من يشاء بحكمته، قال تعالى: ﴿لَا يُسْكَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْكَلُونَ ﴿ لَا يُسْكُلُونَ الْأَنبِياءَ الْأَنبِياءَ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) انظر: اللسان (۲۲۲۷)، والصحاح للجوهري (ص: ۸۲۷)، وفتح الباري (۸۲) (۲۸۲/۱۱).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۲۲۵۳).

<sup>(</sup>٣) انظر: لمعة الاعتقاد لابن قدامة بشرح ابن عثيمين (ص: ٩١) بتصرف.



قال أهل التفسير: ﴿لَا يُسْعَلُ عَمَّا يَفْعَلُ ﴾ لعظمته وعزته وكمال قدرته ولكمال حكمته ووضعه الأشياء مواضعها، وإتقانها، أحسن كل شيء خلقه (١)، ﴿وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ الكهف الك

#### مثال للتوضيح:

لو عُلم عن رجل أنه حكيم ورحيم، ويمتاز بالذكاء، وحسن التصرف والتدبير إلى غير ذلك من صفات حميدة جميلة، ثم صدر منه شيء لا يوافق عقلك، هل ممكن لعاقل أن يسأله ويناقشه لماذا فعلت هذا؟!

والجواب: لا، لماذا؟ لأن العاقل يعلم علم اليقين أن هذا الرجل أفعاله وأعماله صادرة عن حكمة ورحمة وذكاء وعلم، وأنه مهما بلغ من العلم والمعرفة لن يصل لأدنى درجة وصل لهذا هذا الرجل، ولذلك لا يسأله عن أفعاله، ولله المثل الأعلى، فالله جل جلاله هو الحكيم على الحقيقة، وهو العليم الخبير، يعلم ما يصلح العباد وما لا يصلحهم، وهو الغني عنهم وعن عذابهم وشقائهم، خلق المعاصي والمصائب والشر لحكمة وهي اختبار العباد حتى يميز الصادق من الكاذب، قال: ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُرَكُواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَا وَهُمُ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ ويسر لهم طريق الهداية، وأراد لهم التوبة.

ومع عظم جنايتهم وكثرة ذنوبهم، يقبل توبة التائب، بل ويبدل سيئاته حسنات، قال تعالى: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير السعدي (ص: ٢١٥)، ومحاسن التأويل (١٨٧/٧).

فَأُوْلَيَإِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّ الِهِمْ حَسَنَتِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُولًا رَّحِيمًا ﴿ الْفُرقان: ٧٠]، فأي كرم وأي رحمة وأي إحسان وعفو بعد هذا، وهو الملك القوي العزيز الجبار الكبير المتعال.

ولذلك قال: ﴿ لَا يُشْكُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْكُلُونَ ۞ ﴿ [الأنبياء].

## أدلة الإيمان بالقدر:

قال الله عز وجل: ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءِ فَقَدَّرَهُۥ تَقَدِيرًا ۞﴾ [الفرقان]، وقال: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ [التغابن: ١١].

وهذه الآية عامة لجميع المصائب، في النفس، والمال، والأولاد، والأحباب، فكل ما أصاب العباد فبقضاء الله وقدره.

و على العاقل أن يرضى بقضاء الله، فإذا آمن أن المصيبة من عند الله -أصابه لحكمة - هدى الله قلبَه فاطمأن عند المصائب وصبر ورضى، فينال الثواب والأجر العظيم (١).

## والأدلة من السنة على الإيمان بالقدر.

قال النبي ﷺ: «اسْتَعِنْ بِاللهِ وَلَا تَعْجَزْ، وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ، فَلَا تَقُلْ لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ قَدَرُ اللهِ وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ لَوْ أَنِّي فَعْلَ الشَّيْطَان» (٢).

وقال ﷺ: «وَاعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئكَ، وَأَنَّ مَا أَخْطَأَكَ

<sup>(</sup>١) راجع: تفسير السعدي (ص: ٨٦٧)، والقرطبي (١٣٩/١٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٦٤).



لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ \( (1) وغير ذلك.

فلا تندم ولا تحزن بعد القضاء، بل ارض بما قُدر لك، فكل أقدار الله خير، ولذلك قال رسول الله على: «عَجَبًا لِأَمْرِ الْمُؤْمِنِ، إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَاكَ لِأَحَدِ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ، إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ، فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ، صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ» (١).

### تم بحمد لله تعالى

(١) صحيح: سنن أبي داود (٢٦٩٩)، وغيره.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۲۹۹۹).

## الفهرس

| 0                  | من إصدار ات المؤلفة                      |
|--------------------|------------------------------------------|
| ٧                  | المقدمة                                  |
| ١٠                 | الإيمان بالله                            |
| ٣٤                 | الإيمان بالملائكة                        |
| ٤٣                 | الإيمان بالكتب                           |
| ٤٨                 | الإيمان بالرسل                           |
| 00                 | فصل: في وجوب اتباع النبي ﷺ والتمسك بسنته |
| ِل الله ﷺ أهل بيته | فصل: في الواجب علينا نحو أصحاب رسو       |
| ٦٤                 | والمسلمين                                |
| ٧٢                 | الإيمان باليوم الآخر                     |
| ۹٠                 | الإيمان بالقدر                           |
| 90                 | الفهر س                                  |