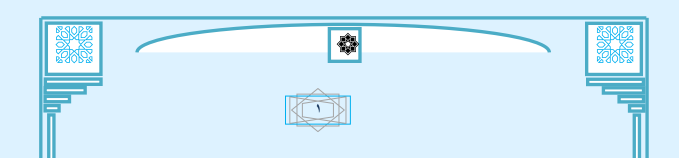
# هِ عكوف القلب على الرب

تفريغ الطالبات للمحاضرات الصوتية ل/

# د.أم عيم.



# الم الدّ الرَّز الرَّبيُّ

إِنَ الحُمْدُ للهَ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنَعُوذُ بِالله مِنْ شُرُورِ أَنفُسِنَا وَمِنْ سَيِّنَاتِ أَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ الله فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْ فَلا هَادِيَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَن لا إِلَهَ إِلا الله وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَن لا إِلَهَ إِلا الله وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ وَأَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ عَلَى .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾

[آل عمران: ١٠٢]

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَ مَنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاءً وَاتَّقُوا الله الَّذِي تَتَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ أَن الله كان عَلَيْكُمْ رَقِيباً ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً \* يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْهَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعْ الله وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظِياً ﴾ [الأحزاب: ٧١،٧٠].

أما بعد: فإن أصدق الحديث كتاب الله وأحسن الهدي هدي محمد وشر الأمور معدثاتها وكل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار.



# عكوف القلب على الرب

\* موضوع الحلقة اليوم هو (عكوف القلب على الرب) وهذا الموضوع قَلَ أن يلتفت إليه أحد بالرغم من أهميته ...

\*العكوف: هو الإقبال على الشيء، وملازمته على سبيل التعظيم له، ومنها الإقامة على الشيء.

كما قال أهل اللغة :عكف على الشيء ، يعكف عليه عكوفًا ، يعني أقبل عليه مواظبًا ، لا ينصرف عن جهته وعنه بوجهه (").

\* قال تعالى: ﴿ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَام لَهُمْ ﴾ [الأعراف: ١٣٨].

\*إذًا فإن العكوف هو:

(ملازمة الشيء ، والإقبال عليه مع التعظيم ، أو الإقامة على الشيء)

\*قال بعض أهل العلم من السلف: عكوف القلب على الله عِزْوَانَ،

كاعتكاف البدن في المسجد، لا يفارقه ومعلوم أن الشخص الذي دخل المسجد كي يعتكف، لا ينبغي له أن يفارقها، ولا أن ينشغل بأمر من أمور المسجد كي يعتكف من شروط الدنيا، حتى لو كان من الأمور المباحة خارج المسجد؛ وذلك من شروط الاعتكاف.

\* فعكوف القلب لزوم الشيء مع الإقبال والتعظيم.

<sup>(</sup>١) تاج العروس (٢٤/ ١٧٩).



- \*فحينها نقول أن هذا القلب عاكف على الله فيعني ذلك أنه عظم الله والتزم وأقام على حب الله تعالى تعظيم ، وإقبالًا ومحبة وكذا فإن الجوارح هي الأخرى قد أقبلت على الله و الله الله و الشان ذاكر له و الله و الله
- \* فعُكوف القلب على الله نتيجته هي انقياد الجوارح بالطاعة ، واللسان بذكر الله ، وتيسر الأمور للإنسان وكأنه يُدفع للعبادة، فنحن بحاجة إلى فهم معنى عكوف القلب .
  - \* فمن لم يعكف قلبه على الله وحده ، عكف على التهاثيل المتنوعة ، وما أكثر التهاثيل المتنوعة !
- \*قال إمام الحنفاء إبراهيم السَّلِيُّالَا: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّاتِيلُ الَّتِي أَنْتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ (٢٥) ﴾[الأنبياء: ٢٥].
  - \*كما سبق أن قلنا أن العكوف هو ملازمة الشيء والإقامة عليه مع التعظيم.



\* كان قوم إبراهيم العَلَيْ يعبدون الأصنام، فيذهبون إلى أماكن تواجُد هذه الأصنام فيعكفون عليها ويُعظِمونها؛ ولذلك أنكر إبراهيم عليهم هذا الفعل وتعجب من فعلهم:

فها هذه التهاثيل التي تعكفون عليها وما هو وجه النفع الذي سيعود عليكم منها ؟أو بهاذا ستضُركم ؟ حتى تعكفون عليها هكذا ؟ \* فأنزل هذه التساؤلات على نفسك ...

ما هذه التهاثيل التي ملأت القلوب والعقول؟
وصرفت الأبدان عن الطاعة؟
والعقل عن الفكر فيها ينفع؟
واللسان عن ذكر الله؟
ما كل هذه التهاثيل؟.

\*كثرت التهاثيل في زماننا جدًا، وقد أنكر إبراهيم على قومه عبادة التهاثيل، ولذلك فقد أنقسم هو وقومه في حقيقة العكوف، وأخذ كلٌ منهم بحظه من العكوف على حسب ما في قلبه، فعكفوا هم على تماثيلهم، وعكف هو على رب العالمين.

\* فإما أن يعكف القلب على رب العالمين ، وإما أن يعكف على التهاثيل ، ولا شيء آخر .



ما هو التمثال

التمثال عبارة عن صورة ممثلة، نُحتت بشكل معين من

الحجارة ، سواء على شكل إنسان ، أو حيوان ، أو طير.

\*وقد تعلقت قلوب قوم إبراهيم التَكْنِيُلاً بهذه التهاثيل، فإذا ما اقاموا من نومهم سارعوا إليها ليعبدوها وإذا ذهبوا إلى أماكن تواجدها من معابد وغيرها مكثوا فيها عاكفين مقيمين عندها لا ينصر فون عنها .

وهل يوجد في القلب تماثيل تسكنه ؟!

نعم، وما أكثرها...



# \* عُبَّاد الأصنام والمشركون كانت عبادتهم بهاذا ؟

عابد الصنم يذهب إليه ليعبده ويسجد له..

#### لاذا ؟

لأن قلبه مُعلَّقُ به فالمسألة بالنسبة له عقيدة وتعلق قلب، وما تحرك الإنسان لشيء إلا باعتقاد ... مستحيل أن يذهب إنسان ويسجد لصنم أو حجر أو يتمسَّح بولي، إلا إذا كان ذلك بناءً على اعتقاد راسخ في قلبه، وكذلك التهاثيل التي في القلوب، لن يعكُف عليها أحد إلا لاعتقاد. فلابد أن يكون هناك اعتقاد معين، جعل القلب يعكُف على غير رب العالمين.



\* وما كانت عبادتهم للأصنام إلا لعقيدة راسخة في القلب (أنها تنفعهم وتضرهم،أو أنهم شفعاء،أو أنها تقربهم إلى الله زلفى) إلى آخر هذه المعاني الضالة.

ولو أن هذه الاعتقادات استحوذت على القلب واستعبدته وامتلكته بحيث يصبح عاكفًا عليها فلن يستطيع الخروج من هذا العكوف.

- \* ونحن نتعجب جدًا من أناسٍ لازالوا يعبدون الأصنام في وقتنا هذا، كمن يعبدون النار ويعبدون بوذا
- \* فهل بعد كل هذا التطور والحضارة وال تقدُم ما زالوا يصنعون تمثالًا من حجر بأيديهم ليعبدوه؟؟

عندما نشاهدهم نُنكر عليهم صنيعهم هذا ونتعجب كيف تدفعكم عقولكم لعبادة صنم بل وللسجود له؟

\* ولكن حالنا نحن أيضًا يدعو للعجب؛ لأننا عرفنا رب العالمين، وعرفنا أسهاءه وصفاته، ودرسنا، وسمعنا، وبحثنا، ومع هذا كله إلا أن القلوب متعلقة بالتهاثيل والصور، وكلها امتلأ القلب بحب صورة معينة عكف عليها ولا بد، وقد أشار النبي إلى هذا المعنى في أكثر من موضع، وذم هذا الشخص العاكف بقلبه على غير الله تعالى .

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:



هذه كلها تماثيل (تمثال الخميصة: القطيفة ، المال، والدينار) تماثيل ملأت القلوب ، وعكفت عليها فدعا النبي على هذه القلوب بالانتكاس، وذمَّ أصحابها ذمَّا شديدًا ، لأنهم تركوا العكوف على رب العالمين ، وعكفوا على هذه التهاثيل فضلُّوا وأضلوا.

\* واعلم أن هناك تمثال الأنا: وهو حب النفس وعدم تحمل ما لايرضيها قط وإن كان صغيرا، وهذا التعلق والعكوف من أصعب الأنواع تخلصًا منه، أصعب في التحطيم من محبة المال والأولاد والدنيا.

## 🗢 لحظة الموت يتبعها إما خسران مبين وإما نعيم مقيم

لابد أن يفهم الإنسان هذا ، لأن الناس جميعًا ونحن منهم ، كلنا على جناح سفر، وكلٌ مسافر إلى الله، و الدار الآخرة هي المقصِد والمُستقر الذي سنصل إليه مهما طالت بنا الأيام .

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه البخاري (٢٨٨٦)



\*فإما أن يصل العبد إلى هذا المقصِد ويكون مُقدِم على الله بقلب كان في الدنيا عاكفًا على رب العالمين، و إما أن ينتهي السفر بالوصول إلى الدار الآخرة والإقبال أيضًا على الله ولكن بقلب كان عاكفًا على تماثيل وأصنام، والخسران المبين أن يلقي المرء ربه بهذا الاعتقاد.

\*وإذا ما عكف العبد بقلبه على الله ، وتجردت نيته، وأصلح حاله ، فستأتي عليه ساعة الموت ، فيسمع قول الله عليه ساعة الموت ، فيسمع قول الله تعالى:

# ﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ \* ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً ﴾

[الفجر: ۲۷، ۲۸].

\*يقول جماهير أهل العلم: أنه سيسمعها مرتين:

 ١) مرة عند خروج الروح ورؤية ملك الموت ، ومعه الرسل الذين يساعدونه عند خروج الروح.

۲) ومرة أخرى عندما يُبْعث في القبر، ليذهب إلى ربه، وإلى حسابه.
 \* لحظة البعث والنشور لحظة صعبة وشديدة جدًا، لكنها تأتي على العبد العاكف على ربه بالبشرى، فقد كانت نفسه في الدنيا راضية عن الله وبالله، وعاكفة على الله، فرضي الله عنها بهذا العكوف والانقطاع، وهذه الملازمة والمحبة الصادقة التى لم يشوبها شيء من حظ، أو دنيا أو هوى.

- \* فيكون جزاء العبد الذي لم ينشغل بأي شيء عن ربه، بل أفرد ربه بحب قلبه، يكون جزاؤه من جنس عمله، فيطمئن قلبه لأنه كان في الدنيا مطمئنًا بالإيهان وبحب الله وطاعته.
  - \* واعلم أن لحظة الموت لحظة من أصعب لحظات العمر، فالمرؤ في تلك اللحظة يرى ملائكة، ولا يعلم مصيره لجنةٍ أم لنار!!
  - \* فلحظة رؤية ملك الموت من أشد اللحظات التي يحتاج العبد فيها إلى من يطمئنه، وإلى مَنْ يُسمعه:

﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ \* ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً ﴾

#### [الفجر: ۲۷، ۲۸]

فإن لم يسمع هذا رأى ملائكة العذاب، ولابد؛ فلا شيء وسط بين هذا وذاك.

\*بالعكوف وبالإقبال على الله و الله و

السؤال: 
كيف أُحصِّل هذا العكوف ؟
وبها يتحقق عكوف القلب على الرب ؟
وكيف أصل إلى هذا حتى لا يكون مجرد تنظير لا فائدة منه ؟



\*بيّنا المشكلة ويبقى بيان الحل حتى نصل إلى العلاج ولا نكتفي بمجرد بيان المرض.

\*لابد لمن علم أن قلبه إن لم يعكف على ربه عكف على تماثيل الدنيا أن يعلم ثلاثة أشياء:

\* الثلاثة معارف التي لابد من تحقيقها حتى نصل إلى العكوف المنشود: أولًا: طرد ما سوى الله من القلوب:

ابتداءً حتى يحصل العكوف لابد من طرد ما سوى الله من القلوب يقول الله تبارك اسمه ﴿مَاجَعَلَ اللهُ لِرَجُل مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ﴾

[الأحزاب: ٤].

قال السلف: قبول المحل لما يوضع فيه، مشروطٌ بتفريغه من ضده، فليس من الممكن أن يستوعب المحل شيئين:

\*مثال: لو امتلكت إناء كبيرا مملوءًا بالماء، وأنا أحب الماء جدًا، وأحب كذلك العصير جدا، وأريد أن أضع العصير على الماء، حتى أستحوذ على الشيئين معا فهل يصح ذلك ؟

لا بل سيفسد الجميع ولن يحدث الانتفاع بأي منهما، لماذا؟

\* لأن الإناء لا يحتمل شيئين، فإما أن يُملأ بالماء أو بالعصير ولوقيل أننا يمكن أن نجعل النصف الأسفل ماء، والأعلى عصير فهل هذا يصح ؟



لا يصح ذلك وإن استوعب الإناء الماء والعصير إلا أن المادة التي نتجت عن هذا الخلط لم تبق كما هي ماء ولم تصبح عصيرا بل ستكون شيئا لا طعم له.

\* وهذا هو حال كثير المسلمين الآن، إلاما رحم الله، لاهم استمتعوا بالدنيا وبمعصية الله، ولاهم استمتعوا بالآخرة، لأنهم أرادوا أن يجمعوا بين شيئين لن يستقيم الأمر بجمع أحدهما إلى الآخر، فالقلب إما لله، وإما لغير الله...

# ﴿ مَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ [الأحزاب: ٤]

فالقضية غاية في الأهمية ولابد أن نعلم ذلك.

\*وكما قيل عن الأعيان أنها في الغالب لا تستوعب شيئين معًا، وإن استوعبت فسدتا، كذلك فإن القلب لايتحمل شيئين معًا، فإما أن يكون قلب ممتلئ بالباطل والاعتقادات الفاسدة نظرًا لكثرة سماعه للفضائيات والتلفاز، والشبهات التي تلقى عليه والدخول على مواقع التواصل الاجتماعي، وإما أن يكون قلب عاكفا على حب ربه وطاعته...

مثال لفكر انتشر ويعصف بقلوب كثير من المسلمين الآن: يعتقد المسلم أنه من الممكن أن يعصي الله كما يحلو له ولا إشكال في ذلك؛ لعلمه أن ربه غفور رحيم كما أن الأعمال لاوزن لها ولا قيمة ولا تؤثر في مآل المسلم في الآخرة .... صاحب هذا الاعتقاد قد فسد قلبه؛ لأنه ثبت لديه اعتقاد



فاسد، أن العمل لا فائدة منه، فمن عمل كمن لم يعمل، من أطاع كمن عصى ومن تاب كمن أصر على المعصية .

\* فإنسان امتلأ قلبه بهذا الاعتقاد الفاسد لن تُجدي معه المواعظ إلا بعد أن يزال هذا الصنم من قلبه، فالتلوث الذي نتج من هذا المعتقد، والخراب الذي حل بقلب المسلم المصدق لهذا المعتقد الضال الفاسد يجعل صاحبه مطموس البصيرة لا يستطيع التميير بين الحق والباطل، إذًا لابد أن يخرج من قلبه ما سوى الله تعالى – اعتقاد فاسد ، شبهات ، أو أي تمثال يتعلق به العبد ويعكف عليه –.

وهنا لابد أن ألفت الانتباه إلى ضرورة البحث ورؤية ما هي التهاثيل التي نعكُف عليها؟

إذًا لابد من طرد ما سوى الله من القلوب...

\* أذكر حديثًا عن سعد بن أبى وقاص الصحابي الجليل (وهو من العشرة المبشرين بالجنة أكثر من عشرة بكثير، بينها يعتقد الكثير من الناس أن المبشرين بالجنة هم عشرة فقط وهذا من ضمن الاعتقادات الخاطئة التي يعتقدها البعض بل والكثير، لكن العشرة المبشرون بالجنة هم الذين ذكرهم النبي بصورة مباشرة في حديث واحد كها أن هناك مَنْ بشروا بالجنة ولكن في أحاديث متفرقة أخر.)



عَنْ عَامِرِ بْنِ سَعْدٍ، أَنَّ أَخَاهُ عُمَرَ انْطَلَقَ إِلَى سَعْدِ فِي غَنَمٍ لَهُ، خَارِجًا مِنَ الْمُدِينَةِ، فَلَمَّا رَآهُ سَعْدٌ قَالَ: أَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شَرِّ هَذَا الرَّاكِبِ. فَلَمَّا أَتَاهُ قَالَ: يَا الْمُدِينَةِ، فَلَمَّا رَآهُ سَعْدٌ قَالَ: أَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شَرِّ هَذَا الرَّاكِبِ. فَلَمَّا أَتَاهُ قَالَ: يَا أَبْتِ أَرْضِيتَ أَنْ تَكُونَ أَعْرَابِيًّا فِي غَنَمِكَ، وَالنَّاسُ يَتَنَازَعُونَ فِي المُلْكِ أَبْتِ أَرْضِيتَ أَنْ تَكُونَ أَعْرَابِيًّا فِي غَنَمِكَ، وَالنَّاسُ يَتَنَازَعُونَ فِي المُلْكِ بِاللهِ بَاللهِ يَتَهَا وَسَلَّمَ مَعْدُ صَدْرَ عُمَرَ، وَقَالَ: اسْكُتْ إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: ﴿إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يُحِبُّ الْعَبْدَ التَّقِيَّ الْغَنِيَ الْعَبْدَ التَّقِيَّ الْغَنِيَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: ﴿إِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ يُحِبُّ الْعَبْدَ التَّقِيَّ الْغَنِيَ

"إن الله يحب التقى الغنى الخفي"

\*التقى:التقوى وهي رأس الأمر.

\*الغنى: هنا على معنيين، قيل غنى النفس، وقيل غنى المال.



<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (٢٩٦٥).

# قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْكِيدٍ: «يَا عَمْرُو نِعْمَ الْمَالُ الصَّالِحُ مَعَ الرَّجُلِ الصَّالِحِ»"

فيتصدق وينفق ويفعل أفعال الخير من هذا المال.

\*الخفي: يستخفى من الناس، فلا يريد أن يراه أحد، أويطلع على عمله أحد، خلص لله، عمله لله لايريد الشهرة، ولا يسعى لمنصب، ولا يريد حب الظهور، وهذه كانت عقول وقلوب الصحابة.

يقول ابن مسعود: [الدنيا دار من لا دار له، ومال من لا مال له، ولها يجمع من لا عقل له]، صدقت والله يا ابن مسعود هي كذلك.

### فها هي الدنيا؟

\*عندما نقول الدنيا يتبادر إلى الأذهان أن المقصود هو المال، وهذا مفهوم قاصر لأن المقصود بالدنيا هو (النفس، الولد، المال، وكل شيء يشغل العبد عن الله فهو دنيا).

#### وليكفك القليل ....

\* جاء رجل فقير من المهاجرين لعبد الله بن عمرو بن العاص فقال: يا عبد الله ألسنا الفقراء المهاجرين، فلم يجبه ، لكنه رد على سؤاله بسؤال آخر فقال له: أتملك سكن ؟قال: نعم، قال عندك زوجة، تأوي إليها؟،قال:

<sup>(</sup>٤) إسناده صحيح : أخرجه أحمد ٤/١٩٧ (١٧٩١٥) ، وابن حبان (٣٢١٠) ، والطبراني في "الأوسط" (٣٢١٣) .



نعم، قال: أنت من الأغنياء، فقال الرجل: وعندي خادم، فرد عليه عبد الله بن عمرو بن العاص وقال: أنت من الملوك!

\* وقد قال عمرو بن العاص هذا وكانوا قديها يسكنون في بيوت بسيطة جدا فلم تكن هناك القصور والفيلات والسيارات، فها بالنا نحن الآن نشتكي ونتضجر وندّعي الفقر، وقد ملّكنا الله ما لم يملّك كثيرا من الخلق؟!

\* هذه كانت الدنيا بالنسبة لهم عندما يصل أحدهم إلى أنه يملُك بيتا من طين يعيش فيه، وله زوجة، فهو من الأغنياء، وفيها عدا ذلك فلا التفات للدنيا، فيكفيه هذا، ولما امتلك هذا الرجل خادمًا وصفه بأنه من الملوك.

# \* قال تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ [التكاثر: ٨].

\* فاعلم أن اللهث وراء الدنيا يؤدي لفساد القلوب، وكذا تعلق القلوب بالأشياء المادية – أيا كانت هذه الأشياء –، كمن يريد أن يُلبي احتياجات أبنائه، من طعام وشراب وملابس إلى غير ذلك، فيظل منشغل الفكر على الدوام، ولا يتفكر في نعم الله حوله، ولا يتدبر آيه التي أنزل عليه.

\*وقد قال عمر: "فيروى أنه التقى بابنه في السوق ، وهو يشتري لحمًا فقال:ما هذا؟قال:اشتهينا اللحم فاشتريناه،قال:و يحكم أكلما اشتهيتم اشتريتم!".



- \* انظروا .... كيف ربى هؤلاء أبنائهم ، فأرشده أبوه إلى أن النفس تشتهي الكثير ولا ينبغي علينا أن نُلبي لها كل ما تشتهيه، بل علينا أن نُربيها؛ فالنفوس تحتاج إلى التربية كها أنها تحتاج في هذه التربية إلى الصبر. \* نعود إلى الأمر الذي سبق أن ذكرناه وهو: أن قبول المحل لما يوضع فيه مشروط بتفريغه من ضده ، والقلب إذا امتلأ باعتقادات فاسدة فلن يقبل بدخول الاعتقادات السليمة عليه إلا أن يشاء الله شيئًا...
- \*وكذا حال الجارحة إذا انشغلت بغير الله، وبغير طاعة الله، هل من المكن أن تنشغل بطاعة الله ؟
  - \*لا لن تنشغل بطاعة الله، وأكبر مثال على ما نقول هو (كثير من الموظفين، العمال ، الطلاب) ممن انهمكوا تماما في أعمالهم، ولا يرون في دنياهم إلا مالهم وأشغالهم، يُنهى الواحد منهم عمله ويرجع لبيته كي يُصلي؛ فإذا بها صلاة كنقر الديكة، لا خشوع فيها ولا خضوع لرب العالمين..... أسأل الله ألا يعذبنا بهذه الصلاة التي ساد عليها التقصير والتفريط؛ لأن فيها استهانة بعظمة الله عَلَى .

### ولكن ما هو السبب الذي جعل الصلاة تخرج بهذه الصورة؟

\* لأن كثرة انشغال العبد وطول مُكثه بين الناس جعل التهاثيل تكثُر في قلبه والقلب مُلتفت إليها عاكفٌ عليها، وممتنع عن العكوف على رب العالمين، فيقف العبد ليُصلى ويُحاول القلب أن يعكف على الله، فلا



يستطيع تحصيل هذا وتخرج الصلاة بهذه الصورة التي لا تليق بجلال الله. \* فقد اجتمع على العبد انشغال القلب وانشغال الجوارح – بطلب الرزق والتفكير فيه وفي ملذات الحياة – فوقف بين يدي ربه ليُصلي، فلم يستطع أن يصل لحقيقة الصلاة، بل جاء بالرسم فقط، ولا حول ولا قوة إلا بالله. \* فتكون إرادته وشوقه قد تشتت وأصبح لغيرالله، فكيف تنفع العبادة!! لا تنفع النفع النام المرجو منها بالتأكيد..

\* فلابد أن تفرغ القلب من كل هذه الأمور، فاللسان الذي اعتاد قول الباطل والزور لن يستشعر حلاوة الذكر، والقلب الغافل لن يستشعر معاني الذكر العظيمة وأعمال القلوب الرائعة، ولوأننا نظرنا إلى اللسان الذي يتحرك بالذكر نجده لا يعلم معانى الذكر، والقلب ساء غافل وبالتالي فلابد أن أُفرِّغ اللسان، لأن اللسان الذي يغلب عليه الكلام بالباطل، يصعب عليه نطق الحق وإن فعل لا يداوم...

#### \* قال العلماء: إصغاء القلب كإصغاء الأذن:

فالإنسان عندما يصغي لحديث معين لا يستطيع أن يصغي لغيره، ولا أن يفهم غيره فلو جلس شخص إلى آخر ليسمع منه حديثا وانتبه إليه جيدًا، وجاء ليتكلم شخص ثالث فلن يسمعه ولو سمعه يكون مجرد صوت لا يدركه ولا يفهم معناه. فهذا هو حال الأذن إذا أنصتت لشيء لا تسمع شيئا آخر، فكذلك حال القلب!



\* القلب الذي لم يصغ إلى الله، ولم يعكف عليه يكون هذا حاله – كحال الأذن –، إن لم يعكف على الله، عكف على التهاثيل، وعندما تأتيه بهادة الإحياء والنفع ، وتُسمعه كلام الرحمن، وكلام رسول الله الله يكدرك ولا يعقل، فيقول:ماذا قال آنفًا؟ لم ينتبه .....

ولذلك فقدكان النبي على يتكلم، ويتكلم، وبمجرد خروجه من بينهم - أي المشركين - يقولون: ماذا قال آنفاً؟ ما معنى كلامه؟

\*آذانهم لم تسمع، لأن قلوبهم ليست عاكفة على ربها، وإنها عكفت على التهاثيل، وغُلفت بالمعاصي والسجود للأصنام والعناد والاستكبار، وبالتالي لم تستطع حينها أن تعكف على الرب.

انتبهوا لهذا الكلام وانظروا.. كيف تسير أحوالنا في الدنيا ومع ربنا؟ القلب المشغول (بالأولاد، وبحظ النفس، وبالدنيا، وبالعلو، وبالظهور، وغيرها) عندما تأتيه مادة الإحياء التي تُوقظه والمُتمثلة في القرآن والسنة لا يستطيع أن يصغيها أذن قلبه إلا أن يشاء الله عز وجل شيئا...

عدم العكوف على الرب جعل القلوب جامدة قاسية ..

\* والواقع العملي يشهد لما أقول،أكثر طلاب العلم ماذا يفعلون؟ يذهبون من درس إلى درس، ومن دورة إلى دورة، ومن مكان إلى مكان، ومن شيخ إلى آخر، محاضرات على شبكات التواصل، وبعد كل هذا نبحث عن المُحصِّلة فلا نجد أو أو نجد نتيجة ضعيفة جدًا.

\* دعونا نتكلم بموضوعية وعقلانية... فالغالبية الآن غثاء كغثاء السيل... نعم هناك أكابر، لكن ليس الغالب على أحوال المسلمين إنها الغالب الغثائية لماذا ؟

إصغاء القلب لم يحدث للذا؟

## لله لأن العكوف على الرب فيه خلل.

\* عكوف القلب على الرب لم يحدث على الوجه الأكمل فحصل الخلل، فإذا ما جاءت الموعظة والنفع ومادة الإحياء والماء ، لم ينتفع القلب إلا بالقليل، انتفاعه كهمهمة من كلام لا يدري ما يُقال.

\*عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِّ اللهُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ:

«لَأَنْ يَمْتَلِيَ جَوْفُ أَحَدِكُمْ قَيْحًا خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَمْتَلِيَ شِعْرًا» ( اللَّأَنْ يَمْتَلِيَ شِعْرًا اللهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ ا

\*يذم النبي الشعر المحرم أو المذموم؛ لأن الشعر منه ما هو مباح وهو الذي يتضمن كلمات دينية أو وطنية، ومنه ما هو مذموم وهو الذي



<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٢١٥٤).

يتضمن كلمات لا تليق ولا ينبغي لمسلم أن يرددها ، فضلًا عن أن يضيف إليه المعازف والموسيقى ، فذمَّه وقال: ( لأن يمتلئ قلب أحدكم قيحا)، \*القيح معروف: وهو الصديد، أي أن الصديد يفسد المكان.

\* ( لأن يمتلئ جوف أحدكم قيحًا): يحفر في المعدة حتى يفسدها، خير له من أن يمتلئ شِعرًا )، هل من أن يمتلئ شِعرًا )، هل تخيلتم معنى الحديث ؟

## \* فلهاذا قال النبي الله ذلك؟

أولًا: ابتداءً: بين أن الجوف يمكن أن يمتلئ بالشعر وبالأكاذيب؛ لأن الشعر كلام ربها كان أكاذيبا، والأكاذيب التي ستُأخذ من الشعر سيئة جدًا. فالقلب الذي يمتلئ بالقيح ويحفر فيه أفضل له من أن يمتلئ بالشعر

#### \*والسؤال: لماذا يا رسول الله (ﷺ)؟

\*نرجع للآية: ﴿مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ إما أن يسمع الشعر والأغاني، وينسجم معها ويتوافق، وإما أن يسمع كلام الرحمن، ويعقله، ويتدبره، ويعمل به.

لذلك أقول: أن الغثائية ملأت قلوب المسلمين؛ لأن الناس تذهب لحضور دروس العلم ثم تعود إلى البيت لمشاهدة الفضائيات.



يسافر البعض للعمرة ولكن مع ذلك لا يمتنع عن شرب السجائر حتى وهو في بلد الله الحرام، يُخرِج الصدقات في موسم الخيرات ولا يمتنع عن أكل لحوم إخوانه، لم يحدُث العكوف على الرب فامتلأ القلب بالمفسدات من التهاثيل المختلفة ، فضلًا عن الشكوك، والخيالات ، والمضحكات ، والحكايات طوال الوقت، وأحلام اليقظة، كل هذه أمور تفسد في العقل .

## القلب مفطور على طاعة الرب..

\*والذي يراه العقل يُرسله إلى القلب، والقلب مسكين يتحمل ما لاطاقة له به، لماذا؟

\* لأنه.. لم يفطر على هذا ، نحن نُحمِّل القلوب فوق طاقتها، لذلك فقلوبنا دائما منهكة مريضة، نملأها بالفساد والأغاني، والكذب ، والحكايات ، والمشاكل ، وحب الدنيا في حين أنه ينبغي علينا أن نكبح جماح النفس عن الشهوات، فقلوبنا مفطورة على حب الطاعات وفعل الخيرات... فرفقا بقلوبكم.

## المؤمن غالبا لا يُحب الذنب ولكن قد يغلبه هواه ..

\* النفس تريد أن تنطلق في الشهوة، ولكن علينا أن نوقفها ونستطيع فعل ذلك لأننا مؤمنين، و المؤمن بطبيعته لا يحب الذنوب؛ فلماذا نُذنب؟



يُذنب المؤمن لأن هواه قد غلبه وجهاده لدفع هذا الهوى لم يكن قويًا، فكان على حسب إيهانه ،فإن كان الإيهان ضعيفا، كان الجهاد ضعيفا وإن كان الإيهان قويا كان الجهاد كذلك قويا.

\* لكن بالعموم المؤمن لا يحب الذنب، والدليل أنه عندما يذنب يحزن، وربها يصل الحزن به إلى الدرجة التي تُضيَّع عليه لذة الحرام الذى فعله، \_ ذلك لأن طبيعة المؤمن بغض الذنوب .... فانظروا إلى حال إخوة يوسف، وهم مؤمنون ... ماذا قالوا أولًا؟ : (اقْتُلُوا يُوسُفَ) هذه شديدة، ثم تنازلوا وقالوا : (أَوِ اطْرَحُوهُ أَرْضًا):الطرح أرضًا أخف نوعًا ما، ثم داء تأنيب الضمير ، لكن الشهوة غالبة ثم داء تأنيب الضمير ، لكن الشهوة غالبة (وَتَكُونُوا مِنْ بَعْدِهِ قَوْمًا صَالحِينَ).

\*(وَتَكُونُوا مِنْ بَعْدِهِ قَوْمًا صَالِحِينَ): الشهوة تغلبهم فيريدون التخلص من يوسف لحبهم أباهم، ويريدون كذلك أن يفوزوا بحبه، وقد ملأ الحقد والحسد القلوب، فأرادوا التخلص منه وهنا يظهر فساد التصور، حيث أنهم اعتقدوا أنهم لو تخلصوا من يوسف لتحول حب الأب إليهم حيث أنه سيتفرغ لهم، لكنهم وجدوا قتله أمرا شديدا جدًا، وهم لا يجبون ذلك الذنب، فنزلوا درجة فقالوا: {أَوِ الطُرَحُوهُ أَرْضًا}.

ثم بعدها { يَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُوا مِنْ بَعْدِهِ قَوْمًا صَالِحِينَ } تم بعدها { يَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُوا مِنْ بَعْدِهِ قَوْمًا صَالِحِينَ } تحققون ما تريدون .



\* فهذه هي الشهوة، وهذا هو الجهاد، لكنه ضعيف ... والدليل أنهم لم يقبلوا أن يقتلوه، (وهذا نوع من جهاد الهوى) فهواهم كان في قتلهم إياه والتخلص منه نهائيًا، والشيطان وسوس لهم بذلك.

مثل: مَنْ تقول عندما أتزوج، سأقوم بعمل فرح ولا مانع من الذهاب إلى الكوافير ثم بعد ذلك أرتدي الحجاب، وهذا هو نفس المنطق الفاسد. \*فساد التصور ... أعمل هذا الذنب وعندما أنتهي منه أتوب، أيًا كان شكل هذا الذنب (رشوة، متاجرة في مخدرات، ربا، زنا) هذا منطق كثير من الناس .

\*وكثير من الناس يفكرون بهذه الطريقة يعمل معصية من باب حل مشكلة تعترضه فهو أساسًا لا يريد أن يعصي الله على الدوام.

وانتبهوا لهذا: أنا أتكلم عن صنف مازال في قلبه نبض ولم يمت بالكلية أي أنه حي لدرجة ما، (وهذا الصنف الذي مات قلبه ليس محل حديثنا الآن) أشد الجهاد جهاد الهوى:

\*فالهوى يُزين، والنفس متعبة والجهاد مستمر، وجهاد الهوى شديد ويؤجر عليه العبد أجرًا عاليًا جدًا قد لا يتخيله و لا يضاهيه غيره.

#### لكن لماذا يُوصف جهاد الهوى بأنه شديد؟

لأن النفس لو هوت شيئًا فمن الصعب جدًا أن تدفعه عنها، فيكون الجهاد شديدا والأجر كبيرا



- \* فمثلا: أنا أحب شيئا معينا ولتكن نفسي ولكن نفسي هذه ستُهلكني ستوقعني في العجب، والكبر والاستعلاء، وحظ النفس ... لكني أحبها.... وأريد لها هذه الأمور، فتلك الماجاهدة وذلك الصد له من الله أجرا كبيرا بفضله وجوده.
- \* ولو علم الله وَ الله على العبد وهو بالفعل يعلم الصدق في جهاد العبد لهواه، سيمكنه من دفع هذه الخطرات، والمهلكات، والأمور التي تفسد عليه دينه، وينتصر على نفسه بإذن الله، لكن لابد أن نتخلص من فساد التصور.
- \* ففساد التصور تحكَّم في إخوة يوسف ﴿ وَتَكُونُوا مِنْ بَعْدِهِ قَوْمًا صَالِحِينَ ﴾ لا يصح أن أقع في الذنب وأسير خلف الشهوة ، أقول سأكن من الصالحين ، فهذا من الخلل والفساد بالتأكيد.
- \*لابد أن نكون صالحين من البداية، لا بعد قضاء الشهوة أو ارتكاب الذنب، كحال كثير من الشباب اليوم، لا يوجد زواج لعدم امتلاك المال، فهاذا يفعلون؟
- \* للأسف يقضون شهواتهم في الحرام، لماذا ؟ نفس منطق إخوة يوسف الفاسد وتكونوا من بعده قومًا صالحين فيقول أحدهم: عندما أرزق المال وأتزوج سأقلع عن الحرام، وعن الزنا. وكذلك من سارت في البغاء تقول إن كفيت قوت يومى سأترك البغاء وأكن من الصالحين، فهذا خلل.



\* فها أدراك أن الله سيمهلك حتى تتزوج وتتوب؟ وماذا سيحدث لو مِتَّ حال الزنا؟ أو الأخت ماتت حال الحرام الذى تفعله؟ ثانيًا: المعرفة الثانية:

#### حبس القلب في طلبه ومطلوبه:

المعرفة الثانية: التي ينبغي للقلب أن يحفظها حتى يجعل له عكوف على رب العالمين: أنه لابد من حبس القلب عن طلبه ومطلوبه.

\* لو نظرنا إلى الناس كما قسَّمهم العلماء نجد أنهم افترقوا إلى فرقتين:

الفرقة الأولى: قابلت أمر الله بالترك ونهيه بالارتكاب، وعطاؤه بالغفلة عن الشكر، ومنعه بالسخط.

وهذا الأمر مشهور ومُشاهد، إذا أمرهم الله عصوه، وإذا نهاهم ارتكبوا الأمر المنهي عنه، وإذا منَّ عليهم بالنعمة جحدوها وتركوا شكرها. فإن منعهم الله النعم سخطوا وتضجروا.

هؤلاء هم أعداء الله، وعندهم من العداوة بحسب ما في قلوبهم من هذه المعاني، هذا هو حال أعداء الله، فانتبهوا لتلك المعاني.

الفرقة الثانية: قسم قالوا: نحن عبيدك فإن أمرتنا سارعنا إلى
 الإجابة، وإن نهيتنا أمسكنا نفوسنا، وكففناها عن ما نهيتنا عنه. فهذا
 حالهم إن أعطيتنا حمدناك وشكرناك، وإن منعتنا تضرعنا إليك وذكرناك
 فليس بين هؤلاء وهؤلاء إلا جنة ونار.



- # ليس بين الفريق الأول والفريق الثاني إلا سِتر الدنيا وبمجرد أن تنتهي الدنيا بالموت، سترى الناس تفرقوا، فريق صار إلى الجحيم، وفريق صار إلى الجنة ، أي خسران وأي غُبْن؟ غبن شديد، وخسران مبين ، ففريق إلى السعير، والآخر ذوي القلوب العاكفة على ربها الذين قالوا أطعناك، كما أمرت، وعبدناك كما أحببت، ولم نعصك إن منعت، ولم نسخط إن لم تعط إلى جنة عرضها كعرض السماوات والأرض.
- \* ميزان نضعه لأنفسنا حتى لا يخدعنا الشيطان من يسمعني الآن يقول: الحمد لله أنا من الفريق الثاني، عندما يأمرني الله أطيع، وعندما ينهاني أنتهي، وعندما يعطيني أقول الحمد لله، وقد يُقبِّل يده شكرا لله ولا أدرى من أين جاءوا بهذ الفعل البدعي وهذا هو الحمد بالنسبة لعوام المسلمين، فهل بهذا تتحقق العبودية؟

# \*ضابط يعرف العبد به إلى أي الفريقين ينتمي؟

\* لو تصادم في قلب العبد جيوش الدنيا والآخرة، وأراد أن يعرف إلى أي الفريقين ينتمي فلينظر مع من سيقف ؟ تهجم الشهوات مثل: الجيوش فلها أسلحة و بالقوة، وغالبا ما تكون متعددة ومتنوعة (شهوة المال، شهوة النفس والأنا، إلى غير ذلك) والكل حين يُهاجم يُهاجم بقوة .

\*إذا وجد نفسه واقفًا مع جيوش الآخرة، وعكف القلب على الرب، فهو من أهل النجاة بإذن الله، وليس بينه وبين الجنة إلا الموت.



\*أما إذا وجد القلب والنفس مع جيوش الدنيا، والحياة، والجمال، وعاكفين على الدنيا، فليعلم أنه على خطر عظيم، وليس بينه وبين النار إلا الموت.

\*فلننتبه: الأمر مصيري جنة ونار، فاحذر .. واستعن بالله ولا تعجز ثالثًا: المعرفة الثالثة:

اليقين على أن راحة القلب والبدن في طاعة الله:

هذا اليقين لابد أن نتعلمه بل ويُدَرَّسْ – والله لابد أن يُدَرَّسْ – اليقين الذي زال من قلوب كثير من المسلمين

## فلهاذا يلهث الكُل وراء الدنيا؟

\* الكل يلهث وراء الدنيا ، طلبًا للراحة ، فالبعض لا يُريد أن يقوم لصلاة الفجر ، بالرغم من علمه أن النوم وترك صلاة الفجر كبيرة من الكبائر ومع ذلك يضع لنفسه الأعذار والحجج (كحجته أنه نام في وقت مُتأخر والجسد مجهد ولا يستطيع أن يقوم ، أو سيستيقظ لعمله مبكرًا) ثم يقول أنا أحب الله سبحانه ولكن لا أستطيع أن أقوم .

\*هذا هو فساد التصور الذي لابد أن يُعالج، فهذا الشخص متصور أن راحة البدن في النوم ولكن الحقيقة أن...

راحة البدن هي في القيام للصلاة في وقتها



فلو قام و صلى في مسجده، سيجد راحة ما بعدها راحة، فالنبي هو الذي قال هذا، قال رَسُولَ الله عَلَى ال

«يَعْقِدُ الشَّيْطَانُ عَلَى قَافِيَةِ رَأْسِ أَحَدِكُمْ إِذَا هُو نَامَ ثَلاَثَ عُقَدٍ يَضْرِبُ كُلَّ عُقْدَةً، فَإِنْ اسْتَيْقَظَ فَذَكَرَ اللهَّ، انْحَلَّتْ عُقْدَةٌ، فَإِنْ اسْتَيْقَظَ فَذَكَرَ اللهَّ، انْحَلَّتْ عُقْدَةٌ، فَإِنْ صَلَّى انْحَلَّتْ عُقْدَةٌ، فَأَصْبَحَ نَشِيطًا طَيِّبَ النَّفْسِ وَضَّأَ انْحَلَّتْ عُقْدَةٌ، فَأَصْبَحَ نَشِيطًا طَيِّبَ النَّفْسِ وَإِلَّا أَصْبَحَ خَبِيثَ النَّفْسِ كَسْلاَنَ » (\*)

\* النشاط وطيب النفس وقوة البدن تكمن في طاعة الله، ففي هذه اللحظات أمر بالقيام لصلاة الفجر؛ فلابد أن تقف بين يديه، وتصلى، ففي ذلك طيب نفسك وراحتك، وانشراح وراحة بدنك، فكيف تهنأ نفس من ترك أمر ربه؟ وكيف يرتاح بدن من عصى مولاه؟

\* لابد أن نُصَحح اليقين، اليقين على أن راحة البدن والنفس في طاعة الله وليس في شيء آخر.

\* بالنسبة للذنوب المعنوية، فالذي يرائي، أو ينافق، والذي يحب المدح، ليُحقق لنفسه السعادة، نقول له: السعادة لن تأتي بمعصية الله، السعادة تأتي من عند الله سبحانه، فهذا يقين لابد منه.



<sup>(6)</sup> متفق عليه: البخاري (١١٤٢)، ومسلم (١٧٦٩).

\*وهذا اليقين لولم يكتمل في القلب ستزل قدم العبد مرات ومرات، اليقين على أنه

## لن يستريح القلب إلا بالتأله للرب..

\*نحن قلنا وأثبتنا ذلك بالحديث ولكن هناك شيء آخر، فقد فطر الله ويتحلق قلوب عباده على التأله، نتأله له سبحانه محبة، وتعظيمًا، وإنابة، وخشية، وندما، وبكاء، وإقبالا؛ لأن القلوب مفطورة على ذلك، ولن يستريح القلب إلا بمحبة الله وتعظيمه وطاعته ومخافته وخشيته، أتأله إليه بكل ما أملك بهذا يستريح القلب لأنه مفطور على هذه المعاني. فالقلب لا ينال السعادة إلا بإرداة الله ولا يرتاح إلا بالطاعة لأنه مفطور عليها... يقول رب العالمين: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللهِ التِّي فَطَرَ

\* يقول رب العالمين: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللهِ ّ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ آ﴾ [الروم: ٣٠] لن تتبدل الفطرة . \* قَالَ النَّبِيُّ عَلِيْهِ:

«كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ عَلَى الفِطْرَةِ، فَأَبُواهُ يُهَوِّ دَانِهِ، أَوْ يُنَصِّرَ انِهِ، أَوْ يُمَجِّسَانِهِ، كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ عَلَى الفِطْرَةِ، فَأَبُواهُ يُهَوِّ دَانِهِ، أَوْ يُمَجِّسَانِهِ، كُلُّ مَوْلُ وَيُهَا جَدْعَاءَ» ٣٠ كَمَثَل البَهِيمَةِ تُنْتَجُ البَهِيمَةَ هَلْ تَرَى فِيهَا جَدْعَاءَ ٣٠٠

هذه هي: فطرة التأله التي طمسها الناس بتراب الذنوب والمعاصي حتى الفطرة لم تعد موجودة ، فأين ذهبت فطرة التأله ؟

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري (١٣٨٥) ، و أخرجه مسلم (٢٦٥٨) واللفظ له .



\* فالقلب يريد أن يتأله، ولكن صاحبه يمنعه بمسكنات كالانشغال بالأولاد، بالأسواق، بالناس..

\* انتبهوا!! كان النبي الشيخة جالسًا مع الصحابة، فقرأ ألهاكم التكاثر الآية قَالَ: " يَقُولُ ابْنُ آدَمَ: مَالِي، مَالِي، قَالَ: وَهَلْ لَكَ، يَا ابْنَ آدَمَ مِنْ مَالِكَ إِلَّا مَا أَكُلْتَ فَأَفْنَيْتَ، أَوْ لَبسْتَ فَأَبْلَيْتَ، أَوْ تَصَدَّقْتَ فَأَمْضَيْتَ؟ .....

\*''ألهاكم التكاثر'': فنحن نتكاثر في الأموال والأولاد، وحتى بعض طلبة العلم ممن ابتلوا بشهوة الطلب دون العمل يتكاثرون في أخذ الدورات والإجازات والدروس ... ولكن!

\*كل هذا التكاثر سنتركه في لحظة ؛ فليس لنا من كل هذا إلا ما أبقينا للآخرة .

انتبهوا: الذي يبحث عن سعادة النفس أو البدن...

سعادة البدن: في أن يُستعمل، ويُسخر في العبودية (من قيام الليل، صيام لهار، تقوى، استغفار) وجذا يرتاح البدن.

\*أما سعادة النفس: فلن تكون بمشاهدة الفضائيات التي قد تحقق للعبد بعض السعادة المؤقتة، ولكن قد يمكر الله بالماكرين الذين أعرضوا واعتدوا وبغوا ولم يريدوا الآخرة، فيظهر لهم بعض السعادة والتي يتبعها



<sup>(</sup>٨) أخرجه مسلم (٢٩٥٨).

تنغيص وحسرة ووحشة شديدة، فينخدعون بها لفساد قلوبهم وضعف أفهامهم.

#### \*ما هو الغالب على أحوال المسلمين؟

(النكد، والهم، والمشاكل، والمشاحنات) هذا حالنا لماذا؟ لكثرة الذنوب والمعاصي، فالقلب لم يقم بالوظيفة التي خلق من أجلها، فكان هذا هو الحال، وسنظل عليه حتى نعود إلى ربنا، وقد قال الله عليه لل لله الموله الله الفاستقم كما أحببت".

- \* يريد كل واحد منا أن يستقيم ، لكن وفق هواه ، سأعمل كل الطاعات التي أعلمها ، لكن هذه الطاعة لن أفعلها ، وهذا الذنب لن أتركه ، ويبدأ التسويف: سأفعل لاحقًا ، بعد أن أتزوج ، بعد أن أنجب ، بعد أن ألتحق بالوظيفة .... هذا إن رأى عيب نفسه ورأى المعصية من الأساس فهل ننتظر شيبًا ؟ أو ننتظر حتى ينهكنا المرض والألم ؟ تُرى ماذا ينتظر الإنسان المُعرض ، أو العاصي ، أو الذي يُعرض تارة ويلبي أمر ربه تارة أخرى ؟
- \* وهذا المذبذب قد لا يرى نفسه على خطر أصلا، بخلاف العاصي المصر على معصيته ويعلمها، وتلك مصيبة أخرى...
  - \* أرسل صلى الله الرسل، وأنزل الكتب لتحقيق هذه المعاني، لكسر الطواغيت واجتناما



قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهُ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ (٣٦) ﴾ [النحل: ٣٦].

\* كل تمثال في القلب يحتاج إلى أن يُحطَّم يجب أن يجتنب، فكل من يجد لنفسه طاغوتا عليه أن يتجنبه ليسلم له قلبه ويسلم له دينه

\*من الأسباب التي تساعدك على تحطيم هذه الأصنام التي في القلوب: إمعان النظر في آيات الله، والقراءة في سير السلف الصالح، قد تطول المدة، لكن النتيجة بإذن الله مع جهاد الهوى حاصلة وحاسمة.

\*يقول الجنيد: الحكايات جُند من جنود الله، يقوى بها إيهان المريدين، فقيل له هل من دليل – هل من شاهد لهذا الكلام – ، فقال: قول الله تعالى: ﴿وَكُلَّا نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ فُؤَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الحُقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ (١٢٠) ﴾ [هود: ١٢٠] \*وحين نقرأ قصص القرآن نجد العِبر التي يُنتفع بها فنقِف ونتدبر الآيات والمعانى.

# كيف كان حال هؤلاء؟ وماذا فعلوا حتى يصلوا لتلك المنازل؟

للأسف لا أحد يقرأ سير السلف الصالح إلا من يحتاج إليها في تحضير درس علم وليس للقراءة أوالاستفادة- إلا من رحم ربي - فالهم هو إيجاد



كلامًا جديدًا، وحكاية وموضوعا، فيكون التركيز على الدرس لا على العبر المُستفادة.

\*كان ينبغي قبل أن أكتب كلمة حتى أقولها غدًا في درس،أن أنظر إلى حال نفسي ..

وهل هذه الكلمة تأثير في حياتي؟

هل أنا احتاج إليها؟

وهل عملت بها لو كان فيها أمر؟

وهل انتهيت عنها لو كان فيها نهي؟

اذًا لكي أحقق هذه المعاني أنا أحتاج: ــ المعاني أنا أحتاج

- ۱ الأمر الأول: طرد ما سوى الله من القلب كل الأمور
   التى من المكن أن تشغلنى تُطرد .
  - ٢) الأمر الثاني: حبس القلب في طلبه و مطلوبه.
  - ٣) الأمر الثالث: هام جدًا وهو اليقين بأن سعادة النفس
     وراحة البدن في طاعة الله أي العكوف -

\* أريد قلبًا عاكفًا على الله، وليس بدنًا عاكفًا على الطاعة، فها أكثر الأبدان العاكفة؟ العاكفة والطائعة، وما أكثر الألسنة الذاكرة ولكن أين القلوب العاكفة؟ قلما تجدى قلبًا عاكفًا على الله



اسأل الله أن يجعلنا من هذه القلوب وأن ينفعنا بالموعظة، ويجعلنا من عباده الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه جزاكم الله خيرًا سبحانك اللهم و بحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك و أتوب إليك.



